

# مشكلات في طريق الحياة الإسلامية





العسنسوان: مشكلات في طريق الحياة الإسلامية.

المولسف: الشيخ/ محمد الغزالي.

إشـراف عام: داليا محمد إبراهيم.

تاريخ النشر: الطبعة السابعة اكتوبر 2005م.

رقـــم الإيداع: 1634 /2003

الترقيم الدولي: 3-2062-14-977 ISBN

الإدارة العامة للنشر: 21 ش أحمد عرابى - المهندسين - الجيرة ت: 462576 (02) ص.ب:21 إمبابة البريدالإلكتروني للإدارة العامة للنشر: publishing@nahdetmisr.com

المطابع: 80 المنطقة الصناعية الرابعة ـ مدينة السادس من أكتوبر ت: 8330287 (02) ـ فـــاكس: 8330287 (02) press@nahdetmisr.com

مركز التوزيع الرئيسى: 18 ش كامل صدقى - الفجالة - القاهـرة. القاهـرة - ص ب : 96 الفجالـة - القاهـرة. ت : 5903395 (02) ـ فـاكس: 5903395 (02)

مركز خدمة العملاء: الرقم المجانى: sales @nahdetmisr.com

مركز التوزيع بالإسكندرية: 408 طسريــق الحريــة (رشــدى)
ت: 5462090 (03) مركز التوزيع بالمنصورة: 47 شارع عبد الســــلام عـــارف مركز التوزيع بالمنصورة: 47 شارع عبد الســـلام عـــارف ت: 2259675 (050)

www.nahdetmisr.com بوقع الشيركية على الإنترنت: www.enahda.com



#### احصل على أى من إصدارات شركة نهضة مصر (كتاب / CD) وتمتع بأفضل الخدد مات عبر موقع البيع www.enahda.com

جميع الحقوق محمه وظة © لشركة نهضة مصر للطباعة والنشروالتوزيع لا يجوز طبع أو نشر أو تصوير أو تخزين أى جرزء من هذا الكتاب بأية وسيلة إلكترونية أو ميكانيكية أو بالتصوير أو خلاف ذلك إلا بإذن كتابي صريح من الناشر.

#### ميقيدمية

إن الحمد لله الواحد الأحد . الفرد الصمد . نحمده سبحانه أن جعلنا مسلمين . وأمدنا بالقرآن الكريم دستور حياة ومنهاج عمل . .

ونحمده سبحانه أن بعث إلينا رسولاً من أنفسنا . مبشراً ونذيراً وداعياً إلى الله بإذنه وسراجاً منيراً . . نشهد أنه بلغ الرسالة وأدى الأمانة . وتركنا على المحجة البيضاء ليلها كنهارها ، لايزيع عنها إلا هالك . صلى الله عليه وسلم . إذ يقول في الحديث الشريف :

«من سلك طريقاً يلتمس فيه علماً سهّل الله له طريقاً إلى الجنة»(١) . ويقول الله تعالى: ﴿ وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيماً فَاتَّبِعُوهُ وَلا تَتَّبِعُوا السُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ذَلِكُمْ وَصَّاكُم بِهِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ (٢)

وبعد . .

فالدعوة إلى الله تعالى رافقت بدء الخليقة ، وسوف تصحبها حتى يومها الأخير . . مؤيدة بتأييد الله ومحفوظة بحفظه . . غير أن الحياة الإسلامية تكون أنضر حياة على الأرض وأرقاها وأعلاها ، بقدر شدة ارتباط المسلمين بالمصحف الشريف وبالنبوة التى طبقت أحكامه ، وأبرزت أهدافه ، وجعلت الحياة العامة والخاصة تستمد وجودها وضياءها من آياته وهداياته . . وعلى العكس من ذلك فإن سقوط المسلمين كان يوم قطعوا حبل الإسلام واستهانوا بروابطه . .

إن الله تعالى يأبى أن يكون مجمل صلته بخلقه لحظات هدوء أو مناجاة فى هذه البيوت التى أقيمت باسمه ، ثم ينطلق الناس بعدها فى جنبات الأرض يحيون كيف يشتهون ويتعاملون بما يتواضعون عليه من قوانين وتقاليد . ذلك أن الله تعالى قد نظم للناس شئونهم الخلقية والاجتماعية والسياسية ، وأراد أن يسيروا على ماشرع لهم ، لاداخل جدران المعابد وحدها ، بل فى تقلبهم آناء الليل وأطراف النهار . . فى أنحاء البر والبحر . وفى ممارسة شئون الحياة جميعاً . .

والمسلمون ـ وهم ربع سكان الأرض تقريباً ـ يعيشون اليوم فترة حرجة من تاريخهم في ظروف غامضة ، فأطرافهم تنتقص يوماً بعد يوم ، وصميمهم مهدد

(١) رواه مسلم . (٢) الأنعام : ١٥٣ .

بالضياع ، والاستعمار الثقافى يلح فى محو شرائعهم . ولذلك فهم مطالبون بتطويع الحياة لخدمة الدين وتوجيه النشاط الفردى والجماعة لخدمة الرسالة العامة وتحقيق غاياتها ، وإن الكدح لله تعالى هنا يتجاوز المسجد ليتناول الحقل والمصنع والمرصد والدكان والديوان والبر والبحر ومايكتب وما يسمع . . ويتناول خطرات النفوس وأحلام النيام ، فالإسلام رسالة ، توجب على معتنقيها أن يجعلوا مجتمعهم أجدر بالحياة وأقدر على النجاح .

إن هموم الأمة وأزماتها الروحية والفكرية تستولى على شعورى ، وقد وضعت هذا الكتاب بعاطفة الأم على وليدها المريض ، وإن كان قد جاء أشبه بفهرس لما نكترث له من أمالنا وألامنا ولعل الإيجاز الذي يتسم به يرضى قراء عصر السرعة . . .

ويهمنى هنا أن أشير إلى أننى قد أذنت لدار نهضة مصر بإصدار طبعة خاصة من هذا الكتاب<sup>(۱)</sup>، واعتمدت إضافة فصل جديد فى نهايته تحت عنوان «فقه الدعوة الإسلامية ومشكلة الدعاة »..

أسأل الله تعالى أن يجعله متجدد العطاء وأن ينفع به وأن يتقبله ويجعله في ميزان حسناتي . .

﴿ رَبَّنَا لَا تَجْعَلْنَا فِتْنَةً لِلَّذِينَ كَفَرُوا وَاغْفِرْ لَنَا رَبَّنَا إِنَّكَ أَنتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ (٢)

محمدالغزالي

غرة رمضان ۱۶۱٦ هـ ينايــر ۱۹۹٦ م

жэсэсэс.

<sup>(</sup>١) ونلفت نظر القارىء الكريم إلى أنه قد نفذت أربع طبعات من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٢) المتحنة : ٥ .

# مقدمةالطبعةالأولى

أتابع النشاط الإسلامي المعاصر بحب وخوف . حبّى لأننى مسلم أريد للحقّ الذي أعتنقه أن يسود ، وأن يقوم من عثرته التي طالت! وخوفي عليه لأن الأعداء أقوياء أغنياء يريدون الإجهاز على الدين الجريح ، وانتهاز الفرص التي لاحت بعد طول انتظار أوطول تدبير . . . !

إن المدافعين لا ينقصهم غالباً الحماس والإخلاص وإنما ينقصهم عمق التجربة وحسن الفقه .

إنهم يحسبون أن حال المسلمين اليوم وليد علل عارضة ، ومن السهل إزالتها في أيام معدودات ، أوعلى الأكثر في بضع سنين من حياتهم هم . . ثم يعود المسلمون إلى مجدهم الأول أيَّام الصحابة والتابعين .

وما على الشباب إلا أن يُقْدم ويقاتل ويحطم ما أمامه من عوائق ، وسوف يبتسم له النصر بعد مرحلة أومرحلتين .

وهذا الاستعجال كان وراءه متاعب كثيرة وخسائر ثقيلة للدعوة الإسلامية بل ربما زاد خصومها تمكيناً وضراوة . !!

إن حالة المسلمين اليوم تخالف حالة الألمان الذين خاضوا حرباً عالمية ثانية بعد هزيمتهم في الحرب العالمية الأولى ، ولمَّا تمرّ على هذه الهزيمة عشرون سنة!

إننا نحن المسلمين نتقهقر من عدة قرون ، وكأننا في معركة انسحاب من أوائل القرن الثالث عشر للهجرة ، وقد قاوم الأجداد والآباء والأعقاب ، وورثنا نحن هذه المقاومة الباسلة النبيلة ، وكسبنا مواقع وخسرنا أخرى .

وأرى أنه لابدً من دراسة شاملة لأسباب تقهقرنا المدنى والعسكرى ، وما هي العناصر الحيوية التي فقدناها حتى دهانا ما دهانا ؟

لابد من بصيرة فاحصة متعمقة تتدبّر ثقافتنا وتُنقّى منابعها! وتنقذ مستوانا الحضاري الأخير، وتستكشف أسباب هبوطه! .

أكنًا حقّاً على الفطرة التى فطر الله الناس عليها ، أم غلب علينا داء الأمم الأولى فشردنا عن الصراط المستقيم ؟

وعندما نريد العودة فما أرشد الوسائل؟

إن إقامة دين الله شيء ومجرد الاستيلاء على الحكم بطريقة أوبأخرى شيء أخر . .

إن إقامة دين الله تعنى قبل كل شيء تأسيس علاقة زاكية بين المرء وربّه ، منزهة عن طلب الدنيا والتّشبّع من لذائذها ، والاستعلاء في أرجائها .

﴿ تِلْكَ الدَّّارُ الآخِرَةُ نَجْعَلُهَا لِلَّذِينَ لا يُرِيدُونَ عُلُوًّا فِي الأَرْضِ وَلا فَسَادًا ﴾ (١)

كما تعنى الإسهام في بناء مجتمع عالمي يعرف المعروف، وينكر المنكر، ويحترم الحقوق، ويوقّر رب العالمين . .

وفى تاريخنا الثقافى والسياسى زادٌ كاف لمن كان له قلب ، غير أن هزائم شتى تصيب المجاهدين فى سبيل الله لضعف التجرّبة وقلة الخبرة ، أولفقر شديد فى العلم الصحيح بكتاب الله وسنة رسوله .

وفى هذا الكتاب نماذج لقضايا خاضها أو سيخوضها العاملون في الحقل الإسلامي أحببت أن أشرحها على ضوء ما بلوت من تاريخنا الحاضر والغابر ، لعلها تعصم من مزالق ، وتنبه إلى حقائق وتقود إلى الخير .

وقد تتشابه الموضوعات في بعض ما أكتب! ومع ذلك ففي الجديد مزيد من سعة العرض ووفرة الحجج.

﴿ رَّبَّنَا عَلَيْكَ تَوَكَّلْنَا وَإِلَيْكَ أَنَبْنَا وَإِلَيْكَ الْمَصِيرُ ۞ رَبَّنَا لا تَجْعَلْنَا فِتْنَةً لِلَّذِينَ كَفرُوا وَاغْفِرْ لَنَا رَبَّنَا إِنَّكَ أَنتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ (٢)

محمدالغزالي

1945

(١) القصص : ٨٣ . (٢) الممتحنة : ٤ ، ٥ .



مديدة وعديدة للأعمال الصالحة

| • |  |  |
|---|--|--|
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |

كانت الخصومات الكبيرة تُحَلُّ قديما بمبارزات فردية يلتقى فيها الخصمان ولا يزال أحدهما يصاول الأخر حتى يصرعه ، ويدع جثته في العراء ،كما قال شاعر عربي :

# والله لو لاقيْتَني خالياً لأب سيفانا مع الغالب!

وربما بدأ قادة الجيوش الحرب بهذه المبارزات ، قبل أن يتزاحف الجمعان ، ويتلاحم العدوّان ، وتنجلى المعركة عن فوز هذا أو ذاك . .

ثم تسقط بعد ذلك القرى والمدن في أيدى المنتصر . .

المهم أن الخسائر الحربية كانت محدودة ، وإن كانت النتائج السياسية والاقتصادية والدينية بعيدة المدى . .

أما الآن فإن الحروب تشارك فيها ابتداء شعوب كثيفة ، ويحشر لها الشباب والشيب والرجال والنساء ، وتدور رحاها على سواء فى البر والبحر والجو ، ويتعرض لمغارمها مَنْ فى المقدمة ومن فى المؤخرة وترصد لها الألوف المؤلفة من الجنيهات - قبل اللقاء المباشر - وتُنسَّق لها أشتات القوى المادية والأدبية . فالناس قبل الحرب الساخنة فى حرب باردة ، وقبل الالتحام الدامى فى تأهب واستعداد . .

وعندما نرمق الشرق الشيوعى أوالغزو الصليبى نجد كلتا الكتلتين متحفزة متجهزة حتى لا تؤخذ بغتة ، وحتى إذا دقت طبول الحرب كان كل فريق مبصراً بحدة مايفعل كى ينجو أويغلب .

والفرد في الشرق أو في الغرب يدرى واجبه ، ويحمل الأعباء الملقاة عليه برضي ، ويعلم أن ذلك قدره فقلما يزيغ عنه .

## موقف المسلم في هذا العصر

تُرى ما موقف المسلم في هذا العصر؟ ماذا يصنع لرسالته في زحام هذه الحياة؟ إن ألف مليون مسلم بدأوا القرن الخامس عشر من تاريخهم في ظروف عاصفة . أعداؤهم يعالنون حينا ويواربون أحيانا بنيتهم تجاه الإسلام ، وسواء صرَّحوا أولمَّحوا فإن أعمالهم تصرح بما يبيتون! .

إنهم يريدون القضاء عليه ، وقد رسموا الخطط وبدأوا التنفيذ .

والليالى الحبالى تتمخض عن أحداث كئيبة ، فأطرافنا تُنتقص يوما بعد يوم ، بل صميمنا مُهدد بالضياع ، والاستعمار الثقافي مُلحُ في محو شرائعنا وشراعنا ، يعينه كُتّاب مرتدون ، أو ساسة مبغضون لكتاب الله وسنة رسوله .

#### ونعيد سؤالنا مرة أخرى:

ماموقف المسلم في هذا العصر الذي تطورت فيه الحروب فانتظم في جهازها كل شيء، وتوقح فيه الأعداء حتى قرروا نفض أيديهم منّا والبناءعلى أنقاضنا . .؟

إنه لابد أولاً من إعطاء صورة سريعة لعلاقة المسلم بدينه ، أولمطالب هذا الدين من تابعيه . .

المسلم إنسان يعرف ربه معرفة صحيحة ، ويقيم صلته به ـ سبحانه ـ على مبدأ السمع والطاعة . .

وهويتعاون مع إخوان العقيدة على تأسيس مجتمع يلتزم بإقامة الصّلاة ، وإيتاء الزّكاة ، والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر . .

وهو - مع هؤلاء الإخوة - ينشئون الحكمة التي تحمى هذا المجتمع ، وتُطوِّع شئون الحياة كلها ، لإثبات صبغته وإعلاء شرعته .

ذاك في الداخل ، أمَّا في الخارج : فالدولة الإسلامية صاحبة فكرة ترتبط بها ، وتتبيح لكل ذي لب أن يتعرف عليها ، وتصادق أوتخاصم على ضوء من مواقف الأخرين بإزائها .

فمن ترك الفكرة تعرض نفسها لم يَرَ منَّا إلاَّ الخير ، ولا إكراه في الدين ، ومن أقام في وجهها العراقيل جفوناه ولا كرامة .

وتطويع الحياة لخدمة الدين عمل شعبًى وحكومًى في أن واحد ، وهو يحتم توجيه النشاط الفردي والجماعي لخدمة الرسالة العامة وتحقيق غاياتها .

والمسلم منذ صلاة الفجر يتحرك في الموضع الذي اختاره القدر له ليعلى كلمة ربه ، وإذا كان كفاح العقائد في هذه الأيام قد فرض تجنيدًا إجباريًا على كل شيء ، فإن مناصرة الإسلام لن تشذ عن هذه القاعدة .

ومن ثَمَّ فإن كل مسلك يجعل المجتمع الإسلامي أضعف من نظيره الشيوعي أواليهودي أوالصليبي يُعدُّ خيانة أو ارتدادًا . . وكل تفريط مدنى أوعسكرى في خدمة الإسلام فهو عصيان لخوف العُقْبى .

إن الكدح لله هنا يتجاوز المسجد ليتناول الحقل ، والمصنع ، والمرصد ، والدكان ، والديوان ، والبحر ، ومايكتب وما يسمع ، وقد يتناول خطرات النفوس وأحلام النيام ..

الإسلام رسالة توجب على معتنقيها أن يجعلوا مجتمعهم أجدر بالحياة ، وأقدر على النجاح .

وكل مايعين على ذلك فهو دين ، أوكما يقول علماء الأصول: ما لايتم الواجب إلاَّ به فهو واجب .

#### حقيقة العبادة

وعندما ننظر إلى العبادات السماوية نجد أداءها في اليوم والليلة لا يستغرق نصف ساعة ، ونجد تعاليمها تستغرق صفحة أوصفحتين ، ويبقى الزمان بعد ذلك واسعاً ، والمجال رحبًا لفهم الحياة واكتشاف طاقاتها وتسخيرها كُلاً وجزءًا لخدمة الدين .

وكل جهد يُبذل في ذلك يُسَمَّى شرعًا : عملاً صالحًا ، وجهادًا ، مبرورًا ، وضميمة إلى الإيمان تؤهل المرء لرضوان الله . .

﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِنَ الصَّالِحَاتِ وَهُو مُؤْمِنٌ فَلا كُفْرَانَ لِسَعْيِهِ وَإِنَّا لَهُ كَاتِبُونَ ﴾ (١)

ومن المستحيل إقامة مجتمع ناجح الرسالة إذا كان أصحابه جهالاً بالدنيا عجزة في الحياة ، والصالحات المطلوبة تصنعها فأس الفلاح ، وإبرة الخياط ، وقلم الكاتب ، ومشرط الطبيب ، وقارورة الصيدلي ، ويصنعها الغواص في بحره ، والطيار في جوه ، والباحث في معمله ، والمحاسب في دفتره ، يصنعها المسلم صاحب الرسالة وهو يباشر كل شيء ، ويجعل منه أداة لنصرة ربه وإعلاء كلمته !!.

وإنه لفشل دفعنا ثمنه باهظاً عندما خِبْنا في ميادين الحياة ، وحَسِبنا أن مثوبة الله في كلمات تُقال ومظاهر تُقَام .

<sup>(</sup>١) الأنبياء : ٩٤ .

# تخيل رجلاً وصل إلى الحكم وقال لأتباعه:

أمامكم أجهزة الدولة أديروها لإثبات وجودكم وتحقيق هدفكم . . فإذا هم يتركون الأجهزة عاطلة ، ويجتمعون بين الحين والحين أمام قصره للهتاف باسمه! إنه لو طردهم من ساحته ما بغى عليهم ، ولو أمر الحراس بضربهم ما ظلمهم ، إنهم مخربون لا مخلصون! .

ومن قديم رأى نفر من العابدين أن يحصروا عبادتهم فى الصلوات والأذكار، يُبدئون ويعيدون ويظنون أن الأيم تقام بالهمهمة والبطالة، فمن ينصر الله ورسوله؟ إذا كان أولئك جهالاً بالحديد وأفرانه ومصانعه؟ والله يقول في كتابه: ﴿ وَأَنزَلْنَا الْحَدِيدَ فَيهُ بَأْسٌ شَدِيدٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَلِيعْلَمَ اللَّهُ مَن يَنصُرُهُ وَرُسُلَهُ بِالْغَيْبِ ﴾ (١)

إن هناك سبعين صناعة مدنية وعسكرية تتعلق بالنفط واستخراجه والانتفاع بمشتقاته ، لانعرف منها شيئاً ، فهل تُخْدَم عقيدة التوحيد وما ينبني عليها بهذا العجز المهين ؟ .

إنه لو قيل لكل شيء في البلاد الإسلامية: عُدْ من حيث جئت ، لخشيت أن يمشى النَّاس حفاة عراة ، لا يجدون - من صنع أيديهم - ما يكتسون ، ولا ما ينتعلون ، ولا ما يضيء لهم البيوت . بل لخشيت أن يجوعوا لأن بلادهم لا تستطيع الاكتفاء الذاتي من الحبوب!! .

إن الله لايقبل تدينًا يشينه هذا الشلل المستغرب، ولا أدرى كيف نزعم الإيمان والجهاد ونحن نعانى من هذه الطفولة التي تجعل غيرنا يطعمنا ويداوينا؟! ويمدنا بالسلاح إذا شاء .

إنها طفولة تستدعى الكافل المهيمن ، والحديث عن إنجاح رسالة ما \_ ونحن في طوقها \_ حديث يثير الهزء ، فما للأطفال وتكاليف الأبطال ؟! .

ولقد راقبت الكثير من الشبان الذين يستحبُّون خدمة دينهم ، وأفزعني أن الخلط الموروث يهيمن عليهم ، إنهم لايحسبون عرق الجبين في البحث عن البترول ، أوتلوُّث

<sup>(</sup>۱) الحديد : ۲٥

الجبهة وراء آلة دوَّارة ، لا يحسبون ذلك جهادًا ، إن الجهاد في وهمهم تلاوات وأوراد ، وتكرار ما تيسرَّ من ذلك ما دام في الوقت متسع .

وقد رأيت صيدلياً مشغولاً ببحث قضية «صلاة تحية المسجد» في أثناء خطبة الجمعة ، ومهتماً بترجيح مذهب على مذهب ، فقلت له : لماذا لاتنصر الإسلام في ميدانك ، وتدع هذا الموضوع لأهله؟

إن الإسلام في ميدان الدواء مهزوم! ولو أراد أعداء الإسلام أن يسمِّموا أمته في هذا الميدان لفعلوا، ولعجزتم عن مقاومتهم!

أفما كان الأولى بك وبإخوانك أن تصنعوا شيئاً لدينكم في ميدان خلا منه ، بدل الدخول في موازنة بين الشافعي ومالك ؟

وسألنى طالب بأحد أقسام الكيمياء عن موضوع شائك في علم الكلام! فقلت في نفسى: إن جائزة «نوبل» لهذا العام قسمت بين نفر من علماء الكيمياء ليس فيهم عربى واحد، وحاجة المسلمين إلى الاستبحار في علوم الكيمياء ماسنة، وقد أوردت في بعض كتبي كيف أباد الروس قرية أفغانية عندما شنّوا عليها حرباً كيماوية، وذهب الضحايا في صمت، وتسامع جمهور المسلمين بالنبأ وهو لا يدرى شيئاً عما كان أويكون

قلت للطالب السَّائل:

إنَّ ماتسأل عنه درسناه قديماً ، وحكايته كيت وكيت ، وخيرلك أن تنصرف عن هذا الأمر وأن تُقبل بقوة على ماتخصصت فيه ، إننا فقراء إلى النَّابغين في المادة التي تتعلمها ، وأغنياء عن المشتغلين بالفلسفات الكلامية . .

واستتليت ضاحكاً :

كانت الكيمياء قديمًا تهتم بتحويل المعادن الخسيسة إلى ذهب ، وتحدث الشعراء عن كيمياء الحظوظ التي ترفع السفلة إلى مناصب العُلا!

وسألنى الطالب وهو يضحك أيضاً عن كيمياء الحظوظ هذه ؟ فذكرت له بيتى ابن الرومي :

إن للحيظ كيمياء إذا ما مس كلبًا أحساله إنسانا يرفع الله مايشاء متى شاء كما شاء كائنا ماكانا .!!

والحظوظ قد تلعب دورًا في الحياة ، ولكنه ثانوى محدود ، أما ارتفاع الأمم وانخافضها فيرجع إلى قوانين صارمة وأقدار جادة ، والمسلمون لم يُظلموا عندما هُزموا في سباق الحياة! إنهم شوَّهوا معنى التدين فانهزموا بجدارة .

#### وعدت أقول للطالب:

تعمق في علوم الكيمياء فهذا أجدى على الإسلام من انكبابك على بعض قراءات دينية تخصصية ليست مطلوبة منك، وحسبك من فقه الدين ما ينطبع في فؤادك وأنت تقرأ القرآن الكريم، ثم سِرْ وراء نبيك البطل وتعلَّمْ منه كيف غيَّر الدنيا باسم الله.

### وانصرفت عن الطالب الحائر وما أدرى هل اقتنع أم لا؟!

إنه مع كثير من الشباب يظنون التقوى: بذل وقت أكبر فى القراءات الدينية ، والأخذ بقدر يسير من شئون الدنيا وعلوم الحياة ، ولعمرى إن الإسلام لايكسب خيرًا من هذا المسلك ، ولا تنتصر عقائده إذا كان أهله فى بلاهة الهنود الحمر ، وكان أعداؤه يملكون «مكوك» الفضاء!! .

املك ناصية الحياة بعلم واقتدار تقدر على نصرة الحق الذي تعتنق ، أمَّا قبل ذلك فهيهات ولسوف يسبقك الدهاة والشطار . . !!

# فرض الكفاية. وفرض العين.

الفروض - كما يقول الفقهاء - قسمان : فرض عين . . وفرض كفاية .

يعنون بفرض العين مايجب على الشخص نفسه ويُسأل عنه وحده ، أمَّا فرض الكفاية فهو واجب على المجتمع وجوب شيوع!.

ومن هنا فإن المسلمين يعرفونه بهذه الخاصة ، أنه إذا قام به البعض سقط عن الباقين ولا يجرى على ألسنة العامة إلا مثل واحد له ، هو صلاة الجنازة .!

وقصة فروض العين وفروض الكفاية لا تُحكى بهذا الأسلوب العليل ، وسوء عرضها في مجال التربية والإعداد جعل المسلمين يتصرفون بطيش في أمور تمس حياتهم وبقاءهم ، وقد تعلى رايتهم أوتنكسها .

والواجبات الكفائية تتطلب من الدولة أمرين ينبعان جميعاً من تكليفها ابتداءً باختيار من يحمل أعباء هذه الواجبات ويستطيع أداءها :

الأول: الاطمئنان إلى أن هذه الواجبات وجدت العدد الكافى من الاختصاصيين للنهوض بها ، فإذا كانت الأمة تحتاج إلى مائة صيدلية مثلاً ولم يتوفر إلاً خمسون ، اهتمت باستكمال العدد الذي يضمن الصحة العامة ، ولا يجوز أن تتغاضى عن هذا النقصان .

الثاني: أن تتابع بوسائلها الكثيرة حسن الأداء، ودقة الوفاء حتى تقوم المصلحة العامة على دعائم ثابتة .

إن الأمة العاجزة عن استخراج بركات الله من أرض الله لن تؤدى رسالة الله ، والأمة العاجزة عن تجنيد مواهب المسلمين لإعزاز المسلمين أمة تُلقى بأيديها إلى التهلكة .

تُرى كم مصنعًا لصنوف الأسلحة يحتاج إليها تحرير المستضعفين؟ وكم فنّيًا يجب إعدادهم لتحقيق هذه الغاية؟

إن فرض العين قد يتناول أركان العبادات من صلاة وزكاة ، وأركان الأخلاق من صدق وحياء ، وقد يتناول ترك الكبائر من ربا وخنا ، وهذه أمور ترتبط عادة بالضمير الفردي والسلوك الخاص .

أمَّا فرض الكفاية فإنه قد يتصل بحراسة الأمن ، والقضاء بين النَّاس ، والقيام بشتى المناصب ، وإجادة الفنون والصناعات التي ينهض بها العمران ، وتحيا عليها الأمة . . وغير ذلك من الشئون المهمة .

فهل فرض الكفاية \_ وذاك خطره \_ يكفى في وصفه أن يقال في حقه : إذا قام به البعض سقط عن الباقين ؟ !

إن المجتمع الإنساني كيان متشابك المصالح ، والناس ما يستغنى بعضهم عن البعض الآخر ، والأجهزة الإدارية والثقافية والصحية والاقتصادية والعسكرية في بنيان الأمة تشبه الأجهزة العصبية والهضمية والتنفسية والدورية في الجسد البشرى ، ومن هنا فإن فروض العين والكفاية تتداخل في الحياة العامة تداخلاً تامًا ، ويتوزع الاهتمام الديني عليها كلها فلا يدع شيئاً منها .

إن فرض الكفاية يأخذ هذه التسمية قبل أن يختار الشخص المناسب ويتحدد الجهد المطلوب! أما بعد الاختيار والتحديد فإنه يتحول إلى فرض عين ، وعلى من كلف به أن يستفرغ الوسع في إتمامه .

ولنزد الأمر وضوحًا . . الصّلاة فرض عين لأن كل إنسان يستطيع الصلاة فما يُستثنى أحدٌ من وجوبها ، أمَّا القضاء والتدريس والهندسة فهى فروض كفاية لأنه ليس كل إنسان يقدر أن يكون قاضياً ، أومدرسًا أومهندسًا .

فإذا ترشح امرؤ بمؤهلاته العلمية للقضاء ، وعينته الدولة في المنصب المعدّله ، فإن قيامه بأعباء منصبه هذا أصبح فرض عين كالصلاة والصيام ، ومايجوز له أن يتراخى فيه أويفرط ، وكل ذرّة من استهانة أوخيانة فهي عصيان لله ، واعتداء على الدين ، ولايقبل أبدًا الاعتذار بأن ذلك وقع في فرض كفاية . إن الجهد البشرى يجب أن يوزع بالقسطاس المستقيم بين الصّلاة المفروضة عليه والقضاء المطلوب منه ، حتى يشيع العدل في المجتمع وتبلغ الحقوق أصحابها .

وربما استغرقت دراسة القضايا عشرة أضعاف الوقت الذى تستغرقه إقامة الصّلاة! ليكن ، فهذه عبادة وتلك عبادة ، وفروض الكفاية غالبًا تأخذ من الوقت أكثر بما تأخذ فروض العين ، ولعلّها تستغرق أعمار النّاس ، ليكن ، فذلك هو الطريق لإرضاء الله ، وحماية الأمة ، والحفاظ على الدين ، وإنشاء دنيا تصونه وتنميه .

وما يقال فى القضاء ، يقال فى التدريس ، والتطبيب ، وفى كل مهنة تحتاج الأمة اليها ويرتبط قيامها بها . والجماعات البشرية فى القارات الخمس تدرك هذه الحقيقة ، وتنشىء ألوفًا مؤلفة من الأشخاص ، وتقر نفقات ضخمة فى موازناتها العامة ، لكى تضمن هذه المصالح .

والمطلوب من كل مكلّف أن يؤدى العمل على خير وجه ، وأن يوفى بالعقد الذي التزم به مع الدولة ، وهي لن تضن عليه بما يطمئنه .

وأعتقد أن ذلك بعض ما يعنيه قوله تعالى:

﴿ وَالَّذِينَ هُمْ لِأَمَانَاتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ رَاعُونَ ﴾ (١)

فإن المناصب كلها أمانات مسئولة ، والقيام عليها عقد مَرْعَى الذمام . .

<sup>(</sup>١) المؤمنون : ٨ .

لكن المسلمين للأسف الشديد أكثر الأم إضاعة لهذه الأمانات والعهود، والأعمال الرسمية في بلادهم مهدرة الحرمة، والوظيفة مصدر للأخذ أكثر ما هي وسيلة إلى العطاء . . وجهالة المسلمين فاحشة بفروض الكفاية وطبيعتها وآثارها .

ويرجع ذلك ـ عند بعض المتدينين ـ إلى أنهم يفرقون بين صور العبادات المأثورة ، وأداء الأعمال المدنية المختلفة ، الأولى عندهم دين ، والأخرى ليست عبادة إلا على ضرب من التجوَّز .

رأيت بعضهم على مكتبه جالسًا بادى السآمة ، يجيئه النَّاس لحاجاتهم فيرجئ ما يشاء ، ويهمل مايشاء ، حتى إذا اقترب وقت الظهر شرع يستعدُّ له قبل الأوان . . قلت له :

إن ما تقوم عنه ليس بأهون مما تقوم له . ونشاطك في إنجاز مصالح النَّاس في أخصر وقت ، وعلى أحسن وجه دين ، وهو واجب كالصلاة والصيام !

قال:

إننا نستعد للصلاة المكتوبة ، وسنؤدى عملنا بعد أداء حق الله!

قلت:

جميل أن تحرص على الصّلاة في وقتها ، ولا عليك أن تصليها أول الوقت أووسطه! وخيرلك أن تعجل بإنجاز عمل هذا القادم من بلده ، القَلق على مصلحته ، خاصة وأن الصّلاة تربى الإنسان على الشعور بالواجب ، ولا تستغرق من الزمن أكثر من بضع دقائق معدودة .

ونحن لا نهوِّن من شأن الصلاة المكتوبة وأدائها على وقتها ، ويمكن وضع نظام لأدائها جماعة أول الوقت ، أوبعد انتهاء المحاضرة في المدرسة ، والنوبة في المصنع ، والجراحات والكشوف في المستشفى ، ويحدد لذلك زمن معتدل لا يستغله أهل البطالة .

أما عدُّ الأعمال العامة شيئًا تافهًا ، أوشيئًا يقبل فيه العبث والتسويف فهذا تضييع لفرض يحرم تضييعه .

#### **€**

### الفريضة والنافلة

ومن قبيل الاستهانة بالفروض الكفائية أن رجلاً رغب أن يحج نافلة ـ أظن ذلك للمرة الثالثة ـ فقلت له :

كم تتكلف هذه الحجة؟ قرابة ألف جنيه؟

قال:

نعم وأكثر!

قلت له:

أدلك على عمل أفضل ، إن فلاناً تخرج في كلية الصيدلة ، وهو فقير والمسلمون فقراء إلى صيدليات إسلامية ، فضع في يد الشاب المتخرج هذا المبلغ يبدأ به حياة تنفعه وتنفع أمته ، ولك عند الله ثواب أكبر من ثواب حجتك هذه!!

فنظر الرجل إلى دهشًا وصاح:

أهذا كلام يقال ؟

قلت له:

إنك إذا أطعتنى أقمت فريضة وسددت ثغرة ، وشاركت في جهاد جليل الثمرة . . بدل هذه النَّافلة التي تبغى .

قال وهو لا يزال في دهشته:

أَدَعُ الحج ! وأُعينُ على فتح صيدلية ، ما هذا ؟

إن جمهوراً غفيًرا من المسلمين لا يدرى أبعاد المأساة التي تعيش فيها أمته ، ولا مدى التخلف الرهيب الذي يهدد يومها وغدها ، ومن ثم فهو يَخْبِطُ في دينه خَبْطَ عشواء! .

وفى مكان آخر فى كتبى ذكرت قول الفقهاء: إن الله لايقبل نافلة حتى تؤدى الفريضة ، والفريضة المطلوب أداؤها يستوى أن تكون فريضة عينية أوكفائية . !

وقلت:

إذا كان التنقُّل يعجز عن إحسان واجب فلا مكان له ، وضربت مثلاً لذلك :

إذا كان صوم التطوع يعجز المدرس عن تصحيح ورقة إجابة فلا ينبغى له أن يصوم ، وكذلك إذا كان شيء من ذلك يعجز الطبيب عن إجادة فحص المريض ، أوكتابة الدواء اللازم .

إن الله سبحانه أعفى جمهور المؤمنين من قيام الليل وطول القراءة فيه ، إذا كانوا يعانون من الجهاد في سبيل الله ، أو طلب الرزق من هنا ومن هناك .

﴿ وَاللَّهُ يُقَدُّرُ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ عَلِمَ أَن لَّن تُحْصُوهُ فَتَابَ عَلَيْكُمْ فَاقْرَءُوا مَا تَيَسَّرَ مِن الْقُرْآنِ عَلَمْ أَن سَيَكُونُ مِنكُم مَّرْضَى وَآخَرُونَ يَضْرِبُونَ فِي الأَرْضِ يَبْتَغُونَ مِن فَضْلِ اللَّهِ عَلْمُ أَن سَيكُونَ مِنكُم مَّرْضَى وَآخَرُونَ يَضْرِبُونَ فِي الأَرْضِ يَبْتَغُونَ مِن فَضْلِ اللَّهِ وَآخَرُون يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَاقْرَءُوا مَا تَيَسَّرَ مِنْهُ ﴾ (١)

ولقد كان ابن مسعود يؤثر الإفطار على الصيام - صيام التطوع - لأن الفطر أعون له على قراءة القرآن ، وكان ابن مسعود رضى الله عنه ، يتأنق في تلاوته ، وكان النّاس يأخذون القرآن عنه .

والواقع أن العبادات العينية أوالكفائية وسائل لتزكية الفرد ورفعة المجتمع، والمؤمن الحصيف يقبل على ما يلائمه من هذه وتلك، دون محاولة للفرار من واجب يتعين عليه.

فالغنى عبادته الأولى: البذل وإسعاف المحتاجين، ولا يصلح له الصيام وقيام الليل، إذا كان الصيام والقيام مَهْرَبًا له من الإِنفاق في سبيل الله.

والقارئ الفقيه عبادته الأولى: النصح وتعليم الخاصة والعامة ، واليصلح له الاعتكاف ، والخروج بالصمت عن «لا» و«نعم» في مواطن الأمر والنهي وشيوع الفتن . .!»

<sup>(</sup>١) المزمل: ٢٠.

# التدين وصلته بآلاء الله في الكون

وثُمَّ أمر أخر يتصل برسالة الدين بين الأحياء ، إننى أكره التدين المحجوب عن جمال الكون وعظمته ، المشلول عن فهم أسراره وتسخيرها لمصلحته . .

وبين الحين والحين يساورنى ـ وأنا أتلو القرآن ـ شعور بأن الله يريد لفتنا إلى إبداعه في الأنفس والآفاق ، يريد إشعارنا بما في كونه من دقة ورقة ولطافة واقتدار ، يريد من النَّاس أن يطالعوا آيات عظمته في هذا الكون الدَّال على ربه ، الموجِّه إليه بالليل والنهار . .

وهل يقسم الله بعناصر كون تافه؟ انظر إلى هذه الصورة :

﴿ فَلا أُقْسِمُ بِالشُّفَقِ (١٦) وَاللَّيْلِ وَمَا وَسَقَ (١٧) وَالْقَمَرِ إِذَا اتَّسَقَ ﴾ (١)

إنها صورة الأصيل المحمر الأفق يعقبِه الغروب، وبزوغ القمر . ثم صورة أخرى لمرحلة تابعة من مراحل الزمان . ﴿ وَاللَّيْلِ إِذَا عَسْعُسُ ﴿ آ ) وَالصُّبْحِ إِذَا تَنفُّسَ ﴾ (٢)

لقد تحركت الدنيا واهتز صدرها بأنفاس اليقظة الباكرة .

إن الذى خلق السموات والأرض ، وجعل الظلمات والنور ، يطلب منّا أن نستكشف صفاته فى أرجاء ملكوته ، وأن ننظر إلى العالم على أنه مَجْلى أسمائه الحسنى ، وأن نبنى سلوكنا بعد ذلك على إيمان وثيق ، وخضوع مطلق ، وأن نسترشد بوحيه ونحن نكدح على الثرى استعدادًا لرحلة العودة ، وهى رحلة لابد منها .

﴿ هُو الَّذِي خَلَقَكُم مِّن طِينٍ ثُمَّ قَضَىٰ أَجَلاً وَأَجَلٌ مُّسَمًّى عِندَهُ ﴾ (٣)

إنه أمر مثير للعجب أن يعيش جمهور المسلمين من بضعة قرون ، لا يعرفون عن الكون شيئًا يذكر ، وأن تكون علومه ثانوية في ثقافتهم الخاصة والعامة ، وأن يكون التعرف على أسراره وقواه شيئًا كماليّاً خفيف الوزن عند البعض ، وضربًا من اللغو والعبث عند البعض الآخر!!

<sup>(</sup>١) الانشقاق : ١٦ : ١٨ .

<sup>(</sup>٣) الأنعام : ٢ .

فما الذي استحوذ على انتباههم من فنون المعرفة؟ كلام في دين الله لو عرفه سلفهم ما فتحوا بلدًا ولا أنشأوا حضارة!!.

فى الوقت الذى صدٌّ فيه المسلمون عن الدراسات الكونية أوغل أخرون فى طريقها ، وحققوا مارب رهيبة ، ثم طوّعوها لنصرة عقائد باطلة وفلسفات وضيعة . !!

إن هذه القطيعة الموحشة بين الدين من ناحية وبين الكون والحياة من ناحية أخرى ينكرها الإسلام كل الإنكار، ويطلب من عباد الله الصالحين مسلكًا يناقضها كل المناقضة.

قد تقول : نحن نعرف ذلك ولا جديد فيما تحكى . !

وأجيب: لايزال الشباب الذي يريد المتاب والعمل للإسلام يدير ظهره للدنيا وعلومها ، ويخفف حقائبه من البحوث الكشافة للقوى الحيوية الكثيرة ، ويظن الذكر والشكر في العبادات المحضة! .

كنت في بعثة إلى «نواكشوط» عاصمة موريتانيا الإسلامية تهتم بشئون الدعوة . ورأيت هناك جماعة من الشيوعيين الصينيين لا يعملون للسماء وإنما يعملون للأرض ، استطاعوا اكتشاف منابع للمياه العذبة ، ومدّوا شبكة للأنابيب إلى الأراضي التي كانت تحتاج إلى المياه! .

ورأيت هؤلاء الشيوعيين الصينيين في اليمن الشمالي يشقون في قلب الصحراء وبين سلاسل الجبال طرقاً «مزفتة» أو «مسفلتة» بتعبير العوام! .

فقلت في نفسى : من أقصى الشرق ، من بعيد بعيد ، يجيء هؤلاء ليصنعوا في بلادنا ما يصنعون ! فماذا نعمل نحن ؟ ! .

لقد شعرت بالغيظ عندما علمت أن قطرًا إسلاميًا كان يصدِّر القمح أيام كان مستعمرة ، فلما استقل ، ووقع زمامه بين أيدى أهله اقشعرت الأرض ، وبدأ استيراد القمح من الخارج!!

وشعرت بالاستحياء وأنا أحصى الدول الصناعية المنتجة فلا أجد ، بين العشر الأولى ، ولا بين العشر الثانية ، دولة مسلمة واحدة !!

ومعروف أن اليابان بدأت نهضتها من قرن تقريبًا ، وأن شعوبًا إسلامية بدأت نهضتها في الزمان نفسه ، ووصلت اليابان إلى الذروة وبقينا نحن في السفح . ! .

ما السبب؟ قد يكون لفساد الجو السياسي دخل كبير ، ولكن فساد الجو الثقافي له ـ في نظري ـ دخل أكبر .

ما تقول فى فتيان يريدون إشعال معركة من أجل قضايا جزئية تتعلق باللباس وغيره هى أقرب إلى سنن العادة منها إلى سنن العبادة ، وقد تأتى فى نهاية سللم الأولويات .

إن دين الله لا يقدر على حمله ولا على حمايته الفاشلون في مجالات الحضارة الإنسانية الذكية ، الثرثارون في عالم الغيب ، الخرس في عالم الشهادة .

وأشعر بأن فقر المسلمين إلى الاستبحار العلمى لخدمة دينهم ودنياهم يحتاج إلى شرح أكثر ، فإن تبجح الجهال بما لديهم من معارف مغشوشة أوقاصرة أمر لايطاق ، وإذا لم نوضح لأمتنا الحق كله تعرضت وتعرضنا معها للهلاك .

ولأنقل إلى القارئ خلاصات وجيزة عن سير التقدم العلمي في العالم الحديث ، ليعرف أي هاوية سنتردى فيها إذا لم نغير أنفسنا .

### شيء عن التقدم العلمي

ألقى الدكتور محمد كامل محاضرة في هذا الموضوع نقتبس منها هذه العبارات ، مع تصرف في الصياغة اللفظية ، قال :

«من قرن وثلث فقط بدأ التطبيق الواعى للعلم فى ميادين الصناعة والزراعة والطب . .

استطاع عالم إنجليزى تحضير مركبات كيماوية ملوَّنة تحل محل الصبغات الطبيعية المعروفة ، ونتج عن ذلك الكشف ظهور الأصباغ والأدوية والأسمدة المخصبة والمبيدات الحشرية والألياف . . إلخ .

استخدمت الأساليب العلمية في جميع الصناعات، وتنافست في هذا المجال إنجلترا وفرنسا وألمانيا أولاً، ثم لحقت الولايات المتحدة بهذه الدول في القرن الماضي . . وأخيراً الاتحاد السوفييتي واليابان . .

بعد الحرب العالمية الثانية أصبح التقدم العلمى يسير بخطوات فساح ، ومعدّ لات خيالية! وثبت أنَّ ٨٠٪ من الدخل الموجود في الدول الصناعية يرجع إلى هذا السبق ، وأن ٢٠٪ يرجع إلى تراكم رأس المال .

أدرك النّاس جميعًا خطورة التقدم العلمى من الناحيتين النظرية والتطبيقية ، فشرعوا يتجهون إليه ، وصفوة العلماء - في الدول الكبرى - مشغولون الآن ولبضع سنين ، بالبحث في قشرة الأرض وما تحتوى عليه من يابسة وماء وهواء ، وقد أقروا الآن نظرية في «التركيبات الأرضية اللوحية!» - ترجمة حرفية لنص إنجليزى - ولهذه النظرية ارتباط مباشر بعدة قضايا ، منها : احتمالات العثور على الثروات المعدنية والنفطية ومستودعات الغاز الطبيعي ، واختيار الأماكن التي تُدفن فيها النفايات الناتجة عن المفاعلات الذرية ، ومتابعة الحركة المعقدة للمحيطات وتياراتها ، ومعرفة الأسس لتغيّر الجو ، وحدوث الجفاف ، ورسم صور لأعماق البحار واستخراج عينات من صخورها ، وأخطار زيادة الكربون في الجو . . إلخ .

ثم هناك التطبيق العلمى الواسع لكشوف الفضاء ، وعمل الأقمار الصناعية ، ودراسة الصور التي تقدمها لنا عما يقع في هذه الأرض من حركات مدنية وعسكرية! وإمكان الإفادة من هذه الأقمار في عالم الإعلام والبث الإذاعي».

ترى ماذا نقول للناس في هذا البث ؟

ومضى المحاضر يتحدث عن آفاق التقدم العلمى المعاصر، فتطرق إلى علم الأحياء، وبيَّن أنه خطا إلى الأمام، فبعد أن كان علمًا وصفيًا، يعنى بسلوك وتركيب الكائنات الحية كلها، ويشرح وظائف أعضائها، تحوَّل إلى علم تحليلى يهتم بتكوين الخلايا الحيَّة منذ نشأتها الأولى مستعيناً بالأجهزة الحديثة مثل: «الميكروسكوب الألكترونى» الذى يستطيع تكبير الأشياء آلاف المرات، وأجهزة الطرد المركزى التى أمكنت من فصل أجزاء الخلية وجزيئاتها، والأشعة السينية التى تعطى فكرة عن التركيب البلورى للمواد، والرنين النووى المغناطيسى الذى يساعد على تركيب الجزيئات، بالإضافة إلى التطورات الكبيرة الناتجة عن استخدام النظائر المشعة!

لقد استطاع العلماء ـ بهذه الأدوات ـ نقل الجزيئات الحاملة للصفات الوراثية من كائن حى إلى كائن آخر ، وقد تدخّل «الكونجرس» الأميركي ومنع المضيّ في هذه البحوث ، لأنه خشي أن تتولد من عمليات النقل جراثيم تقضى على الحياة البشرية .

#### قال المحاضر:

«وقد اتجه العلماء ببحوثهم في مجال الهندسة الوراثية إلى البكتريا والفيروسات ، ومنها إلى الكائنات الأكثر تعقيدًا بعد توفير ضمانات معينة ، طمأنت المسئولين .

وصعد البحث من الأرض إلى السماء ، والصورة المرتسمة الآن في أذهان العلماء أن الكون يحتوى على ملايين المجرات الموزعة في الفضاء على جميع الاتجاهات بشكل متجانس ، وأن هذا الكون يتمدد ، وقد يظل كذلك حتى ينفجر . .»

ثم تحدث المحاضر عن «الحاسبات الألكترونية» قائلاً: «إن توسعاً هائلاً دخل في صناعتها، وأن المواد نصف الموصلة قد تطورت من ١٠٠٤ قطعة من المعلومات لكل شريحة سنة ١٩٧١ إلى ٦٤ ألف قطعة معلومات لكل شريحة سنة ١٩٧٨، وأن هذه الحاسبات ستدخل البيوت في الولايات المتحدة خلال عشرين سنة، ومن الممكن تصور استخدام الحاسب لتنفيذ مطالب معينة عن طريق التليفون، كطهى الطعام في الأفران، وغسل الملابس، وتسجيل المواعيد، والإشراف الطبى على المرضى، والحراسة والإنذار عند الخطر، والجلوس مع الأطفال . . إلخ».

إننى أبحت لنفسى هذا التلخيص كى يشعر المسلمون بأن ضيق الأفق قاتلهم لا محالة ، وأن العزلة عن الكون وعلومه جريمة فى حق الإسلام وأهله ، وأن تأييد الحق الذى شرّفهم الله به لا يتم بالقصور العلمى وحسبان الدين مراسم جوفاء ، وأن العبادة كما تكون مناجاة لله فى صلاة خاشعة تكون مدارسة لعلمه الجليل فى كونه الكبير . .

# التفريط في خدمة العربية

وقد رأيت أن الأستاذ الدكتور ألقى محاضرته باللغة العاميّة لأنه ـ مع إيمانه ـ كان عاجزًا عن التحدث باللغة الفصحى! .

وتفريط العرب في خدمة اللغة العربية فضيحة مشهورة ، وهو تفريط بدأ هين النتائج في عصور خلت ، ثم استفحل شرّه في العصر الأخير حتى بلغ الخزى بنا وبلغتنا أن طالباً في بيروت سأل أستاذه عن المعنى العربي لمصطلح أجنبي ، فقال له الأستاذ المرتد : وهل العربية لغة ؟!

وسماسرة الغزو الثقافي يضاعفون جهودهم في هذه الأيام العجاف للقضاء على اللغة قضاء تامًا في أغلب ميادين النشاط الفني والعلمي .

والمفروض أن تكون اللغة العربية لغة عالمية ، فهي اللغة الوحيدة للوحي

الآلهى الباقى على ظهر الأرض ، وتعليمها وتعميمها واجب كفائى - بتعريف الأصوليين - وبالتالى فهو فرض عين على المدرسين العرب ، وعلى المجامع والمعاهد التى خصصت لذلك .

وهو أبرك وأغزر مثوبة من قضاء الليل في التسابيح والتحميد! لأن العربية إذا انهزمت وانفرط عِقْدُها ضاع القرآن نفسه ، ونشأت أجيال أعجمية لاتفهمه إذا بقى من يقرؤه!! .

وصورة واقعنا الآن أن ألف مليون مسلم يقدسون القرآن شكلاً ، وأن سُبْعهم من العرب الذين يندر فيهم المجيدون لقواعد اللغة وآدابها ، وقد وصل إلى مناصب الحكم دهماء لا يحسنون الخطابة السياسية باللغة الفصحى .

ولغتنا لا وجود لها في الكليات العملية لأن الدراسة باللغات الإنجليزية ، أوالفرنسية ، أوالروسية ، أمَّا ألفاظ الحضارة التي نحتت لها في اللغات الأخرى ألوف المفردات والتراكيب فليس لها مقابل لدينا .

وريبتى شديدة فى المجامع المتخصصة ، ما الذى قامت به \_ وهذا عملها \_؟ ، وإذا كان لها عمل - ما حالت عوائق مصطنعة دون ظهوره - فما أخرسها عن الجؤار بالشكوى واللغة تموت؟

وسبب الريبة أن الدكتور طه حسين ظل رئيسًا لمجمع اللغة العربية عدة سنين ، وهويصل إليه محمولاً لعجزه عن المسير - أو عن التفكير - ومع ذلك فقد استبقى عن عمد! لأنه لا يهتم بالدفاع عن اللغة إلاَّ مؤمن غيور ، والرجل في ذلك المجال معروف!

والسؤال الذي لا نفتاً نردده: ماذا يصنع حرَّاس اللغة العربية واللغة تموت يومًا بعد يوم ؟

إن موت لغتنا يعني هلاكنا الروحي والمادي معًا .

#### ملحق

من أمارات النُّضرة في ثقافتنا القديمة هذه الكلمات لابن الجوزى يدعو فيها إلى علو الهمة ، ويطلب من المسلم أن يكون طليعة سابقة في كل ميدان ، يقول : «ينبغي للعاقل أن ينتهي إلى غاية مايمكنه ، فلو كان يتصور للأدمى صعود السموات لرأيت من أقبح النقائص رضاه بالأرض! ولو كانت النبوة تحصلًا

بالاجتهاد رأيت المقصر في تحصيلها في حضيض» إن هذه الصيحة الشّماء نضحت من وحى الإيمان الحق ، ومن خصائص التربية الإسلامية في الشروق المحمديِّ الأول ، وهو الشروق الذي قاده رجال أصحاب عَزْمات شداد ، وأمال عراض ، فطووا في سياحتهم المشارق والمغارب!

وابن الجوزى من علماء القرن السادس الهجرى ، ولو رأى المسلمين الآن في عصر الفضاء ينظرون إلى غزاة الجوّ ببلاهة لحمل السوط وجلد به الظهور ، ولبرّاً الإسلام من هذا الانتماء المخزى!.

وأريد أن أنقل نصّاً لإمام الحرمين يتحدث فيه عن فروض الكفاية ، وعن الموقف إذا تعارض فرض كفاية مع فرض عين ؟

ولنثبت النَّص أولاً ثم نتبعه بشرح موجز . . قال رحمه الله : «ثم الذى أراه أن القيام بما هو من فروض الكفايات أحرى بإحراز الدرجات ، وأعلى فى فنون القربات ، من فرائض الأعيان! ما تعيَّن على المتعبد المكلَّف لو تركه ولم يقابل أمر الشَّارع فيه بالارتسام - الانقياد - اختص المأثم به ، ولو أقامه فهو المثاب» .

«ولو فرض تعطيل فرض من فروض الكفايات لَعَمَّ المأثم الكافَّة على اختلاف الرتب والدرجات ، فالقائم به كاف نفسه وكافَّة المخاطبين الحرج والعقاب ، وأملُ أفضلَ الثوابِ ، ولايهون قَدْرُ مَّن يحلُّ محل المسلمين أجمعين في القيام لمهمًّ من مهمات الدين».

«ثم ما يُقضَى عليه بأنه من فروض الكفايات قد يتعين على بعض الناس فى بعض الناس فى بعض الأوقات ، فإن من مات رفيقه فى طريقه ، ولم يحضر موته غيره تعين عليه القيام بغسله وتكفينه ودفنه . . إلخ» .

ومضى الإمام بمنهجه الذكى بشرح ضرورة التيقُّظ لفروض الكفاية ، ويبيِّن كيف تتحول فروض عين ، ويبدى رأيه في تقديمها على الواجبات العينية في بعض الأحيان .

ولست أحب الجدال في قضايا موهومة ، فأتخيل في دنيا النَّاس اليوم أن الوقت لابد فيه من أحد أمرين : إمَّا الصلاة مثلاً ، وإما كذا من الواجبات الكفائية ! .

إن أسبوع العمل في العالم المتقدم أربعون ساعة فقط! استغرقت كل ما تطالبُ به الأمة من أعمال تثبت وجودها ، وتنجح رسالتها ، وتعلى رايتها .

وما بقى من (١٦٨) ساعة هو لاستجمام الفرد ومرحه ولهوه .

والدين لم يقاسم المرء ساعات عمره بهذا الحساب ، ولم يجعل للعبادات المحضة إلا أويقات محدودة! .

ويقدر كل إنسان أن يجعل طعامه ومنامه عبادة بحسن القصد وإرادة الله وابتغاء ما عنده .

ويقدر كل إنسان أن يجعل أى عمل له في البر أوالبحر أوالجو طاعة لله بهذه النيَّة الشريفة .

وعندما فرض الله الصلوات المكتوبة جعل لها أوقاتًا موسعة ، وأوقات ضرورة . ويمكن التنسيق الجميل بين شعائر الله ، وسائر الأعمال الأخرى! .

الأساس الذي ننطلق منه أن نعرف أنفسنا ، أن نعرف أننا أصحاب رسالة . سماوية لاتنجح إلا إذا ملكت خيرات الأرض وبركاتها وطوَّعتها لخدمة هذه الرسالة .

لا ، إن الإسلام هو وحده العلاقة الفذّة بين الله والنّاس ، من بدء الخلق إلى قيام السّاعة! ولدينا وحدنا معالم الوحى وكلماته الأخيرة ، فإذا فشلنا في تقدير تراثنا ، وحشد قوى الكون لإحقاق الحق وإبطال الباطل فلا نلومَنّ إلاّ أنفسنا .

### अंट अंट अंट



فی

الثقافة

والتربية والأخلاق

الدراسات التقليدية عندنا ، أو ما يسمّى بالتعليم الأصلى في الجزائر ، أو ما أسميه الثقافة الذاتية للأمة الإسلامية ، هذا النوع من المعرفة يذوى ويخفّ وزنه ويتوارى رجاله!

إن الثقافة الذاتية شيء ، والعلم الذي لا وطن له شيء آخر! .

العلم العام كالهندسة والجبر والحساب ، والفيزياء والكيمياء والأحياء ، والطب والعمارة والفنون العسكرية والمدنية المختلفة ، هذه كلها تنتشر في القارات الخمس ، ويتنافس البشر في إجادتها ، ويقتربون أويتحدثون في حصيلتها .

وهى \_ فى جملتها وسائلُ لخدمة الأمم ورسالاتها المتباينة فى هذه الحياة . أى أنها تنمو وتمتد فى حضانة ووصاية الثقافة الذاتية لأية أمة .

ذلك أن هذه الثقافة تصوِّر شخصية الأمة وملامحها الفكرية والنفسية ، وتشرح عقائدها التي تنطلق منها ، وأهدافها التي تنطلق إليها ، وتقاليدها وأخلاقها وشرائعها بدءًا من الأسرة إلى علائقها الدولية .

كما تشرح أدابها ولغتها وخصائص شعرها ونثرها.

وتهتم بالتاريخ لتربط الأجيال اللاحقة بالأجيال السابقة ، وتربط الولاء الخاص والعام بالقيم المقررة والشعائر الظاهرة . .

#### الثقافة الذاتسية

إن هذه الثقافة الذاتية هي أكسير الحياة للأمة ، والمجدد الدائب لطاقاتها الأدبية والمادية .

ومن هنا اتجه الاستعمار العالمي إلى ضرب هذه الثقافة ، وتوهين معاهدها فإما أجهز عليها ، وإما شلّ حِراكها وأبقاها صورة هامدة أو اسماً بلا مضمون .

وذلك ما حدث لجامعة القرويين والزيتون والأزهر والجامعات الإسلامية في ليبيا والسودان وأقطار أخرى .

ونتج عن ذلك أمران خطيران: اضمحلال العقل الإسلامى، وضعف الدراسات الدينية. ثم اضمحلال اللغة العربية وآدابها وانكماشها أمام التقدم الحضارى وقلة المجيدين لها، وكثرة اللاحنين فيها دون أدنى حياء.

ولما كان ساسة العرب وقادتهم من خريجى التعليم المدنى - أكثر من ٩٩٪ منهم بعيد الذهن عن ثقافتنا الذاتية - فإن النهضة الإسلامية تتعثر حيناً وتتقهقر حيناً ، وإذا تقدمت خطوة ففي وجه صعوبات دامية .

وقد شعرتُ بالخزى وأنا أسمع هؤلاء يخطبون! إنهم يتحدثون عادة بلغة الدهماء، وإذا جرت على ألسنتهم كلمات عربية، فإن (بَدْء) تنطق بكسر الباء! و(من ثَمَّ) تنطق بضم الثاء! أما قواعد النحو، فحدِّثْ ولا حرج عما يعتريها من إهانة!

والأغرب من ذلك أن محطات الإذاعة تنشر دراسة متصلة عن «الخصائص البلاغية» لصاحب هذه الخطابة العامية ، ولم يبق إلا أن ننشر بحوثًا أخرى عن مظاهر البديع والبيان والمعانى في بغام الدواب ونقيق الضفادع!! .

ولا أعرف لغة اعتدى على شرفها كما يعتدى هؤلاء على اللغة العربية المسكينة .

أما الدين نفسه فحديث مملول ، وتذكر بما مات أوبما ينبغى أن يموت ، ولكن هذا الشعور يُغلّف ببعض عبارات المجاملة أوالتوقير المصنوع اتقاء لغضب الجمهور .

فإذا أمن ذلك الغضب في مجتمع ذليل ، أومنحلٌ فالدين رجعية ، والصلاة مشغلة للوقت ، والصيام مُعطِّل للإِنتاج .

وهذا كله يقع والعرب في حرب مع اليهود الذين أحيوا لغتهم ، ومزقوا عنها الأكفان ، وأحيوا صلواتهم ، ومشوا لأدائها في عواصم أمريكا باعتزاز وثقة .

# العلوم الإنسانية وصلتها بالثقافة الذاتية

لندع هذا الاستطراد الحزين ولنعد إلى حديث الثقافة الذاتية والعامة لنتساءل: هل العلوم الإنسانية من النوع الأول أوالأخير؟

والعلوم الإنسانية هي علم النفس والاجتماع والتربية والأخلاق والاقتصاد والسياسة والإدارة والتاريخ . . إلخ ، وقد تنضم إليها بعض الفلسفات الإلهية أوغير الإلهية .

وموضوعات هذه وتلك تتناول صلة الإنسان بنفسه وغيره ودائرتها تتشابك مع الإسلام في مساحات واسعة .

وأرى أن نستفيد من هذه الدراسات على ضوء من المعرفة الدقيقة بما قال الإسلام في قضاياها المتشعبة .

إن العلوم الإنسانية تكون أحيانًا وَصّافة لأحوال النفس والمجتمع ، ويتسم عملها في هذا المجال بالصدق والحياد غالبًا .

وقد تقرر أحكامًا حسنة تتفق مع النظرة التي هي صفة الإسلام الأولى .

وقد تشرح وسائل جيدة لأهداف يسعى إليها الدين ، ويترك مايوصل إليها لاجتهادنا العادى .

وإلى جانب ذلك فقد تتضمن أخطاء ونظرات شاردة ، وعلى كل حال فالإسلام إذا تكلم فهو أهدى منها سبيلاً ، وأصدق قيلاً .

وقد تناول آباؤنا فلسفة اليونان ، ونشاطاتهم العقلية ، فمنهم من فُتِنَ بها إلى حدِّ الغفلة ، ومنهم من رَدَّها جملة وتفصيلاً ، ومنهم من أخذ وردَّ ، ونظر ونقد .

وإنى لأعجب من مفكر مسلم يقبل خرافة العقول العشرة التى اختلقها أرسطو، ومن مفكر أخر يقبل الهراء المذكور عن مدينة أفلاطون الفاضلة، ولا أعرف سبب هذه الغفلات ؟!

وقد درسنا جملة من العلوم الإنسانية في شبابنا ، ولا نزال نتابع القراءة والمقابلة في قضايا كثيرة .

وإنما دفعني إلى الوصاة باستمرار هذه الدراسة أمران:

أنها تعرض الواقع الأدبي والمادي للبشرية كلها ، ومعرفة هذا الواقع مطلوبة .

وأنها قد تتضمن مقترحات لخير الإنسانية أجود من المقترحات التي يعرضها أصحاب التدين المغشوش ، أوالسطحي للإصلاح العام! .

إذ يوجد بين المتدينين للأسف من يعتبر الدساتير بدعة مردودة ، لأن ضبط نواقض الوضوء أهم عنده من ضبط العلاقة بين الحاكم والمحكوم . !

#### الحاجة إلى إحياء الثقافة الذاتية

وأشعر في هذه الأيام بأن الحاجة ماسة إلى إحياء ثقافتنا الذاتية ، وتنقية جوها وتوسيع دائرتها ، فإن الاستعمار الثقافي الملحاح نجح في إعطاب شخصيتنا المعنوية ، وفتنة ألوف مؤلفة من عقائدنا وعباداتنا وأخلاقنا ، كما نجح في بلبلة ألسنتنا وطي شرائعنا وتحقير شعائرنا ، ودفعنا في المجتمع الدولي بلا صبغة حقيقية وهوية متميّزة ، وهذا هو الانهزام التام .

إن الرجل عندنا قد ينال أعلى الإجازات العلمية في الطب أوالقانون ، وقد يُعيّنُ في أعلى المناصب بأوروبا وأمريكا ، لكن صلته بدينه صفر ، وعلاقته بجنسه هواء ، على حين يكون زميله اليهودي كالإعصار في خدمة الصهيونية ، وزميله النصراني أسرع من البرق في خدمة الاستعمار ، فهل هذا المسلم البارد الشعور أوالمرتد القلب يُجدى على أمته شيئاً؟ إنه كالجندى المرتزق بسلاحه يخدم أي مبدأ على ملء بطنه وإيثار عاجلته . .

وانتشار التعليم المدنى في بلادنا على أساس تجريده من ثقافتنا الذاتية ، وانتماء المحدَّد شيء يضر ولا يسر ، ويقلق ولا يطمئن . .

وعندما نعود إلى قواعدنا الروحية والفكرية لابد من تجنب محظورات كثيرة . .

- العقائد عندنا أقل كما وكيفاً من الكتب التي تعرضها ، ومجادلات الفراغ التي حفّت بها والتي شعّبت قضاياها دونما سبب . . وهي تُستفاد من كتاب الله وسنة رسوله عَلَيْكُ في وقت قليل ، والمهم أن تتشبث بالقلب ، وتتحول إلى قوة دافعة ، ونور يضيء الطريق . .
- العبادات وعلومها ليست بحراً طامًا لا ساحل له . إنها في ديننا سهلة الفهم والأداء ، ويوجد ناس يحبون أن يشرحوا الطهارة للصلاة في شهر من الزمان! إن هذا المسلك ضرب من البطالة المقنّعة ، وقد شاع في عصور شتى اعتبار الكلام في الإسلام هو العمل الأول والأخير به . وما كان سلفنا العظيم كذلك قط ، كان يتعلم دينه في ساعات قلائل ، ثم يشق ميادين الحياة به مستبطناً روحه ، منطلقاً إلى أهدافه في جد وصدق .

نعم قد يوجد متخصصون في دراسات معينة ، وللتخصص رجالاته ومطالبه ، كأي ميدان علمي ّ أخر .

• بناء الأفراد على الأخلاق الفاضلة ، وبناء المجتمعات على التقاليد الشريفة ركن ركين في دين الله ، والتربية كالزراعة والصناعة عمل يحتاج إلى جهد طويل ، وتشترك فيه عناصر كثيرة ، وليس كلاماً مرسلاً ، أوخطابة حماسية .

كيف نخلِّص النفوس من الحرص والحقد والكبر والرياء؟

كيف ننشىء ناساً يحبون الإتقان ، ويعشقون الجمال والإجادة ويرفضون الخلل والفوضى؟

فى أمة يكره دينها الأمر الفُرُط، لماذا ينتشر التسيُّب في إداراتها ؟ وفي أمة يُبنى فقهها على النظافة لماذا تنتشر القمامة والوساخة ؟

إن تقاليد الرياء تقتل الرجال والنساء في أكلهم وشربهم ولباسهم وزواجهم وأحوالهم كلها ، أين السهولة والإخلاص والبساطة ، وديننا أساسه الفطرة ؟! .

أحياناً أنظر إلى حضارة الغرب فأجدها - على ما بها - أقرب إلى فطرة الله من ضروب التكلف والتزوير التي نمارسها بالليل والنهار . فنغضب ربنا ونشقى أنفسنا! .

ما أفدح الثمن الذي تدفعه أمتنا للحفاظ على تقاليد ما أنزل الله بها من سلطان ، وعلى تزويق الظاهر مع خواء الباطن! .

#### التربية المنشودة

إن التربية المنشودة ليست شيئاً سهلاً ، إنها معاناة وجهد يقوم بهما المربّى والمربّى معا وتشترك في تحقيق النتيجة عناصر أخرى ، في مقدمتها : البيت والبيئة والسلطة الحاكمة ، كما يشترك الماء والشعاع ، والحر أوالبرد في إنضاج الثمار . .

وعظة المنبر، ونصيحة المدرس وحدهما لا تصنعان الناشئ، وإن كان لهما أثرهما.

إن علم المنطق ، كما عرفوه ، آلة قانونية تعصم الذهن عن الخطأ في الفكر ، ومع ذلك فهذا العلم لا يصنع مفكراً .

وعلم العروض والقوافي قد يحصى بحور القصائد، ويكشف ما في التفاعيل من خبن وقبض، وهيهات أن يصنع شاعراً.

وقد ألفنا أن نتلقى الدين كلاما أو رسوما ، بيد أن هذا التلقى لا يصنع زكاة الأنفس ، ولن تفلح نفس فقدت هذه الزكاة ، ولن يفلح امرؤ إذا تحرك عقله تحركت معه قيود الخرافة أو الأوهام التى نسجها الخيال .

والعناصر المؤثرة في التربية لابد من تجانسها وتناسقها ، أي : لابد أن ينتظمها ولاء واحد ، وأن تتدافع إلى هدف واحد ، فإذا كان البيت مسلماً ملتزماً بتعاليم الدين فإن عمله سيبطل أويضعف إذا كانت الحكومة علمانية والمدرسة مدنية .

والخلل الذى نلاحظه على المسلمين المعاصرين يعود كفْلٌ ضخم منه على هذا التقطع والتضاد في وسائل التوجيه ، فإن الاستعمار العالمي استمات في إقامة أجهزة اجتماعية واقتصادية وسياسية تضرب التربية الإسلامية بخبث وقساوة ، فما ينجو إلا من عصم الله .

وأكره أن أحمِّل الاستعمار كل هزائمنا المادية والأدبية ، وأن أفرَّ من تبعات التقصير الذي عرقل خُطاى من قديم ، إننا نحن المسلمين عُنينا بجانب من الأخلاق وأهملنا جوانب ذات بال ، وظننًا أن هذا الإهمال يغفر أويُجبر بالانتماء إلى عقيدة ما ، والمداومة على عبادة ما .

أخذنا من الأخلاق جوانبها القريبة ، فقد نفهم الأمانة على أنها الوديعة ، ونرد من الخرون إياه ، أما أن المنصب أمانة ، لا يجوز استغلاله لمأرب خاص ، ولا يجوز الإخلال بأعبائه الجسام فهذا شأن آخر . !

ويغلب أن يكون طلب المنصب للاستغناء والاستعلاء ، والبحث عن الذات لا البحث عن مصالح الأمة . .

والصدق خلق معروف ، ويغلب أن نصدق في القول لا في العمل ، لأن الصدق في العمل صعب ، إنه إحقاق الحق وإبطال الباطل ، والتزام السنن التي قامت عليها السموات والأرض .

وقد يتقاضانا هذا أن ننتخب الأصلح ، ولو كان من غير قرابتنا ، وأن نؤثر بالوظيفة فقيراً ونطرح غنياً ، وليس يقدر على هذا إلا الرجال .

وحب النفس من طباع البشر، فإلى أى مدى يهيمن هذا الطبع على مسالكنا؟ إن السيادة تقدم، فيسبق الرجل المرأة، ويتخطى الكبير الصغير، ويتحرك هذا الشعور الهابط فى عشرات المعاملات! الكل يقول: نفسى نفسى! فهل هذا السلوك هو التفسير المنتظر لقول رسول الله عليه النه المنتظر لقول رسول الله عليه النهاجة الناسلوك الحدكم حتى يحب الأخيه ما يحب لنفسه»؟

إن الله كتب الإحسان على كل شيء ، ونكاد نحن قد قررنا التقصير في كل شيء! وقد بحثت عن السبب وراء هذا الخراب النفسى ، وهُديتُ إلى شيء قد يكون الحق ، أوبعض الحق ، إن المغالاة في تقدير الجانب الغيبيِّ من الدين تتم على حساب الجانب العملى أوالواقعى ، وهذا خطأ! .

رأيت تاجراً يبيع السلعة لأحد الناس بأغلى من سعرها ، فقلت له : لم تغبن هذا المشترى وهو مسترسل معك؟ قال : ألا تعرفه ، إنه فلان الذى ينكر كرامات الأولياء! قلت : ينكرها أويقرها ، يجب أن تعامله بشرف! قال : هذا قليل الدين و . .

قلت له: ليكن يهوديّاً أونصرانيّاً فاستغلاله لايجوز، والخداع حرام مع المؤمن والكافر . . أتظن إيمانك بالكرامات مُسقطاً لفضائل الأخلاق . !

ولاحظت أن شاباً يتكلم بحقد عن أحد الدعاة ، قلت : ما تنقم منه ؟ قال : ما يعرف السنة ! ألا ترى إسباله لثوبه ؟ وما يحسن الصلاة ! يقعد وقدماه على هيئة كذا ! قلت : تكره مسلماً وتتمنى له الشر لهذه الصغائر؟ إن تضخيم هذه الأمور دليل مرض نفسى ، ومعصية قلبك أبعد عن المغفرة من اضطراب مظهره ، ولعله أقرب إلى الله منك . . !

وعلى هذا النحو ترى رجلاً يتبع مذهباً في العقيدة ، أو في فقه الفروع ، فيحسب أن اهتداءه إلى هذا المعنى ، أو إلى هذا المسلك ، قد جمع له المجد من أطرافه ، فلا حرج عليه أن يتصرف كيف يشاء ، وكأنما قال الله له : افعل ما شئت فقد غفرت لك !! .

ومن هنا استهان كثير من الذاكرين أوالدارسين لبعض السنن ، بمعاقد الأخلاق وقواعد الآداب ، كما استهانوا بشئون الحياة ، وضبط مجراها ، وامتلاك زمامها ، فكانوا نكبة على الدين والدنيا معاً ، ولقى الإسلام على أيديهم هزائم نكراء!! .

والأمراض الخُلقية التي تصاب الأمم بها مع انتشار الفساد السياسي كثيرة ، وهي تختلف من عصر إلى عصر ، ولسنا بصدد إحصائها ، وإنما نتساءل فقط : ماذا يعنيه تزوير انتخابات في قطر ما ؟ إن هذا التزوير يُحِدث دمارًا أخلاقيًا أوسع من الدمار المادي الذي يحدثه أي زلزال رهيب!

جيش من الرجال ذوى المناصب الكبرى والصغرى يتحول إلى خلية نحل فى مصنع للأكاذيب واسع الدائرة ، هادر الآلات ، يعاون بعضه بعضًا فى اختلاف الآراء وتسجيلها ، وتصعيدها وترحيلها من بلد إلى بلد ، ثم تلتقى آخر الأمر كما تلتقى

شبكة المجارى القذرة لتخبر العالم كله أن فلانًا أحرز من أصوات الناخبين كذا وكذا . . ونجح نجاحًا كاسحًا . .!!

وعندما يُمسى الناس ويصبحون على هذا التكاذب المفضوح، أيكون الصدق عملة رائجة أم مُزْجاة ؟ أتستقر في المجتمع تقاليد الشرف أم تقاليد اللصوصية ؟ أيتقدم أهل الأدب والتقوى أم يُهال عليهم التراب ؟!.

إن دعائم التربية تحتاج إلى حراسة مشددة بعد أن يتم استنقاذها من هذا البلاء المبين! .

وعرض ثقافتنا الذاتية على الناس في هذه الأيام ينبغى أن يضحبه ما اكتنفها على مرّ العصور . ونحن نذكر على عجل أن المسلمين في العصر النبوى ، ثم في عصر الخلافة الراشدة ، لم تكن لديهم هذه البحوث المطوّلة في أصول الدين وفروعه ، كانت آيات أو سور من القرآن الكريم ، وجملة من الأحاديث الصحيحة هي كل ما يعرفون ـ حاشا المتخصصين وأهل الفتوى ـ وكان فقه العبادات يتناقل بالأسلوب العمليّ ، ثم يتوجه الجمهور بعد ذلك إلى الكدح والجهاد وإعلاء كلمة الله .

ثم استفاضت الدراسات الدينية ، وكثرت البحوث في كل ميدان . تُرى هل هذه السعة للتحلّي والتسلّي أم لمزيد من الخشية والتقي . ؟

المقرر عندنا أن المرء مسؤول عن علمه ماذا عمل به ؟

والذى رأيته وأنا أعمل فى ميدان الدعوة من أربعين سنة أويزيد ، أن أكثر هذه المعارف فضول ، وأن الناس يقبلون عليها تزجية للفراغ ، ومدافعة للبطالة ، وأن عشر ما يعلمون يكفيهم فى فقه الإسلام كله ، ويبقى عليهم بعد ذلك أن ينصرفوا إلى العمل المثمر .

والقرن الرابع عشر ينتهي ، ثم يجيء القرن الخامس عشر ، ومشكلات الأمة الإسلامية تتعقد وتتضاعف .

والليالي من الزمان حبالي مثقلات يَلِدُن كلُّ عجيبة!

الأعداء تنمو أطماعهم، وتربو ضغائنهم، وتتقارب مسافة الخُلْف بينهم، والتخلُف المخلُف الله والتخلُف الديني والتخلُف الحضاري عندنا يثير الأسى، ومع ذلك كله فإن بعض حملة العلم الديني يَسْتَحْي (١) من الأراء المدفونة ما يثير الغثيان!

<sup>(</sup>١) أي يحييها بعد ما اندثرت.

وبدلاً من أن يُوجِّه شباب القرن الجديد إلى العمل المناسب لخدمة دينهم، يديرهم في حلقة مُفْرغة من القضايا التي أوجدها الفراغ أيام الفراغ.

قلت لواحد من هؤلاء: إن الفكر الديني سَمِنَ ونما له كرش من هذه القضايا، وما تعود له صحته إلا إذا ذهبت هذه السمنة، واختفى هذا الكرش، واشتغل المسلمون بعلوم الحياة التي ينصفون بها دينهم المُحْرَج، ويردون بها أعداء متوقحين.

وهنا نتكلم عن الثقافة الأخرى المقابلة لثقافتنا التقليدية ، أوالعلم الذي لا وطن له كما يقال! ..

لقد فكرت يومًا في «المطبعة ومخترعها» ورددت لو أن هذا االمخترع النابه رجل مسلم عربي أوغير عربي ، فإن المعروف لدينا أن أول كلمة في وحى الله لنبينا ﴿اقرأَ﴾ لكن هذا الجهاز بدأ ساذجاً في الصين ، ثم تحسن كثيرًا في ألمانيا ، وبلغ حدّاً من الكمال في هذه الأيام بعيدًا عن أرض الإسلام .

تساءلت: لماذا!

إن هذا الاختراع وغيره ولد ونما بعيدا عن مجتمعاتنا ، فهل نحن بشر دون البشر؟ وسمعت صحافياً يقول عن خبرة : إن الصحراء الغربية مليئة بالنفط .

فقلت: لماذا لا يستخرج؟ قال: إن الشركات الأجنبية ترجئ ذلك إلى حينه!

قلت: وما دخل الشركات الأجنبية؟ قال: هي التي تملك أدوات التنقيب، وتتعرف بأجهزتها على الأماكن الحافلة بالمادة الثمينة! وهمست إلى نفسى: ونحن لا نعرف الأماكن، ولا نملك الأدوات، لماذا؟

ويجب أن نعرف الإجابة على هذه الأسئلة . إننا لسنا فوق المساءلة! إن المسلمين الآن خُمْس العالم أو ربعه ، ولهم دينهم ودعاواهم وآمالهم ، لقد كان المفروض أن يكونوا للعالم مرشدين ، فماذا أزرى بهم؟ وكان مفروضًا أن تكون يده العليا بالعطاء الأدبى والمادى فماذا عراهم ؟

هل لدينا أثر في هذا العجز؟ والجواب السريع: كلا كلا ، فما يوجد كتاب ينتمي إلى السماء فيه تنشيط للعقل ، وإطلاق للمواهب كالقرآن الكريم .

وماذا بعد أن يقال للناس إن الله سخر لكم الكون كله ، سماءه وأرضه ، فاهبطوا واصعدوا وسيحوا وقرُّوا كيف تشاؤون .

﴿ أَلَمْ تَرَوْا أَنَّ اللَّهَ سَخَّرَ لَكُم مَّا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ ظَاهِرَةً وَبَاطِنَةً ﴾ (١)

هل المسلمون دون البشر ، ففي بصرهم قصر ، وفي هممهم بلادة ؟ كلا كلا ، فقد سادوا العالم كله أعصاراً ، ودخلوا في عراك فناء أو بقاء مع أعتى أم الأرض ، وخرجوا من ميادين الوغي منتصرين بعد جلاد وحشي !!

إذن ما السبب فيما عرا العقل الإنساني ـ بعد ـ من خمول ـ وما أصاب جماهير المسلمين من كلال سلَّطَ عليهم ذئاب الأرض تنهشهم من كل جانب ، ذئاب الأرض؟ لابل ذبابها .!؟

إن يهوديًا من «لوس انجلوس» بالولايات المتحدة جاء إلى فلسطين يطلق الرصاص على أهل «الخليل» يريد استخراجهم من مساكنهم واحتياز الأرض لنفسه!

إن البغاث بأرضنا يستنسر !!

# أصبع الاتهام

وأقول في إيجاز وصراحة: إن أصابع الاتهام تشير إلى صنفين من الحكام والعلماء جرّوا على أمتنا هذا التخلّف المهين خلال قرون متطاولة، وكانوا السبب في الأمراض التي أقعدتها في وقت انطلق فيه أهل الأرض ينسفون العقبات، فلم يكفهم أن بلغوا السحاب حتى غزو الفضاء، ولم يكفهم أن بنوا الجوارى في البحر كالأعلام حتى غاصوا في أجواف البحار يحملون معهم «الرؤوس النووية» ذات الدمار الشامل.

فى رأيى أن الاستبداد السياسى من أول أسباب الشلل الفكرى عند المسلمين ، إنه ليس هينًا أن يسير الإنسان فى الطريق خائفًا يترقب ، فقد تهوى عصا على أم رأسه تودى بحياته ، أوتناله صفعة على قفاه تودى بكرامته ، أويُؤخذ بتلابيبه فيرمى فى السجن لايدرى شيئًا عن أهله وولده !!

إن الحاجة إلى الاستقرار النفسى كالحاجة إلى القوت ، وكان الخليل إبراهيم يقدر حقوق الإنسان الأدبية والمادية معًا عندما جأر \_ قبيل إنشاء مكة .

﴿ رَبِّ اجْعَلْ هَذَا بَلَدًا آمِنًا وَارْزُقْ أَهْلَهُ مِنَ الثَّمَرَاتِ ﴾ (٢)

الجندى المأمور بضرب الناس لايبالى أن يسحق تحت حذاثه أكبر مُخِّ في

(١) لقمان : ٢٠ . (٢) البقرة : ١٢٦ .

العالمين ، لأنه لا يميز بين مخ ومخ ، ولا يدرى إلا أنه مكلّف بالضرب ، إنه الة بشرية في يد جبار . .

وعندما يصف القرآن الكريم سياسة الفراعنة يسلك الآمر والمأمور في نظام واحد: ﴿ إِنَّ فَرْعُوْنَ وَهَامَانَ وَجُنُو دَهُمَا كَانُوا خَاطئينَ ﴾ (١)

قد يضفى على الجميع الطابع العسكرى القاسى: ﴿ هَلْ أَتَاكَ حَدِيثُ الْجُنُودِ الْجَنُودِ وَرَائِهِم مُّحِيطٌ ﴾ (١٠) فرْعَوْنَ وَثَمُودَ (١٨) بَلِ الَّذِينَ كَفَرُوا فِي تَكْذِيبٍ (١٦) وَاللَّهُ مِن وَرَائِهِم مُّحِيطٌ ﴾ (١١)

المستبد لا يرى إلا نفسه ، ولا يبصر إلا مصلحته ، ولا يقرّبُ منه إلا من يتملقه ويترضاه ، وأذكر أنه في بقعة ما في أرض الله ـ لا أقدر على تحديدها ـ ركب وزير مع رئيسه ، الذي كان يقود سيارته للتسلية ، فاصطدمت السيارة بشجرة على جانب الطريق ، ونزل الوزير مسرعًا ليقول لسيده : إن قيادتك للسيارة صحيحة ولكن الشجرة كانت تقف خطأ . !!

في هذا الجو الكالح من الزلفي والاستعلاء تموت المواهب النفسية ، فإذا انضم إلى الاستبداد الأعمى تضييق في الرزق ، وأضحى المال عطاء يمر من بين أصابع الفرد الحاكم ، فهو يقبض ويبسط ، فعفاء على الأخلاق والذمم . .

عندما كنت أقرأ قصة اختراع الآلة البخارية كنت أرى الشباب الإنكليزى يتابع ببصره رفع البخار لغطاء الآنية ، ويفكر بأناة في استغلال هذه القوة لمصلحة البشر ، كان مطمئن البال وهو يتأمل ويستنتج ، إن أحدًا لن يجرَّه إلى دار العمدة ليضرب مائة سوط على تصرفه ، إنه لن يقف أمام ضابط يقول له : فكر فيما ينفعك «ياروح أمك» كما يجرى على كثير من الألسنة في الشرق الإسلامي ! كانت الكرامة الأدبية والمادية قد تقررت للجماهير في بلده بثمن رهيب ، دفعه ملك إنجلترا من رأسه . !!

ولا أستطيع التوسع في هذا البحث ، وحبذا لو تولت لجنة جامعية استقصاء آثار الحكم الفردي على الفكر الإسلامي في شتى العصور .

أما دور المتحدثين في الدين الذين وقفوا النشاط العلمي ، فيظهر أولاً في البحوث الكلامية الغيبية ، والفروع الفقهية الوهمية ، والكراسات التي حفلت بحَشُو لا أخر له ، ثم عدَّت ذلك كله هو العلم الذي لا علم معه .

وبذلك قطعت الطريق على طب ابن سينا ، وكيمياء جابر ، وبصريات ابن

(١) القصص : ٨ . (٢) البروج : ١٧ - ٢٠ .

الهيثم، ولوغاريتمات الخوارزمى، بل إن معرفة التقدم العلمى عند العرب لا تجد مراجعة إلا في مكتبات الغرب، وعند المنصفين من المؤلفين الأوروبيين!.

أما جهود آبائنا في الكون والحياة والطب والفنون الحربية فهي أقل من أن تذكر أو يؤرخ لها .! .

إن الجهاز العصبي للإنسان يضنيه ما اخترعه الغلاة والمخرفون من عبادات وأوراد ، ولا يبقى له وقت يستجم فيه ، ويعكف بعده على التأمل والاختراع . .

عندمایکلَّف مسلم ـ بعد ما ورد من أذکار الیوم واللیلة ـ أن یقول : یا لطیف عشرة الاف مرة ، فماذا یبقی له من فکر یکتشف به الجهود أویخترع به شیئا . ؟

يتدرب لو استراح فى نومه وقام ، يتدرّب على عمل عسكرى فى البر أوالبحر أوالجو ، لكان ذلك أجدى عليه وعلى الإسلام ، إن ربنا ـ تبارك اسمه ـ أعفى الجاهدين من قيام الليل حتى يوفر لهم القدرة على جهاد النهار ، وكذلك أعفى التجار حتى يتفوقوا فى الميدان الاقتصادى ، وقال رسول الله عَيْنَة : «من قام بالآيتين من آخر سورة البقرة كفتاه . .» .

لكن الفكر العام عند جمهور المسلمين أن علوم الكون والحياة نافلة ، ونحن نستميت في تفهيم الشباب الآن أن كلمة التوحيد مهددة ما لم نبرع في هذه العلوم . !

وقد رأيت أحد طلاب الطب يقتني أسفارًا ضخمة في الفقه والحديث ، فأشحت عنها قائلا :

أولى بك أن تقتنى هذه الأسفار الضخام في المعرفة التي تخصصت لها ، لماذا لا تنافسون أطباء «لندن» و «باريس» في رسوخهم وشموخهم بالمزيد من الاطلاع والتعمق؟

وذكرت أن طبيبًا شابًا من أصدقائى كان يتحدث مع أستاذ له فى «الخلية» فإذا الأستاذ يمد يده إلى رفّ قريب ويتناول مجلدًا كبيرًا ويناوله الطبيب الدارس، وإذا المجلّد كله عن «الخليّة» الحية وما أودع الله فيها من أسرار...

إن ألوفًا مؤلفة من الكتب العلمية تساند الحضارة الحديثة ، وتضمن لها هيمنة على شئون الدنيا في كل ناحية من نواحي الحياة ، والقوم يدرسون بعشق هذه المواد كلها في الوقت الذي أجد فيه طالبًا جامعيّاً في إحدى الكليات العملية مشغولاً بالرد على الجهمية!!



كالام

فی

الإسلام

قلت لأحد الناس:

تعرف فلانًا ؟ فإن لى صديقًا يحب الاتصال به ، ولعله يريد أن يصاهره ، أويشاركه في تجارة كبيرة . . .

قال: أعرفه معرفة حسنة ، إنه متوسط العمر ، قصير القامة أسمر الملامح .

قلت: ثم ماذا ؟

قال: له رباط عنق جميل ، وحذاؤه لامع ، وعندما يتحرك . . فأسرعت أنا بإكمال الوصف ، فقلت في سخرية :

عندما يتحرك يكون مرح الأعطاف حلو اللفتات !!

قال: ما تعنى بهذا الهزء؟

قلت:

السخرية منك! . . أهذا وصف تقدمه لإنسان؟ إنك تشبه بعض المتحدثين عن الإسلام في هذا العصر الأنكد! يعرفون الناس به فلا يزيدونهم إلا جهلاً ، وربما صَدُوهم عنه ، يجعلونه كائنًا محلوق الشارب ، مكشر الأنياب ، مكحول العينين ، كميش الثياب . . إلخ

التعريف يتجه إلى الحقائق الذاتية والعناصر المهمة ، إن ديننا مجهول عند الكثيرين ، الناس يريدون وصفًا للعقل الإسلامي ، والضمير الإسلامي ، والخلق الإسلامي ، والحكم الإسلامي . . يريدون أن يعرفوا الأسرة كما بينها الإسلام ، والدنيا كما ينشدها الإسلام ، وموازين العدالة كما ينصبها الإسلام .

إننى أعتقد أن انتشار الكفر في العالم يقع نصف أوزاره على متدينين بَغَّضُوا الله إلى خلقه بسوء كلامهم أو سوء صنيعهم!

وما أرتاب في أن الشيوعية ما راجت في أوروبا وغير أوروبا إلا لأن الأحبار والرهبان أيأسوا الكادحين من عدالة السماء ، وسدُّوا في وجوههم أبواب الرحمة ، فاتجهوا إلى السراب يحسبونه العباب . .

واليوم يقوم ناس من المسلمين بدور الكهان القدامى ، فيصورون الإسلام دينًا دموى المراج ، شرس المسلك ، يؤخر اللطف ، ويقدم العنف ، ويهتم بقص الأظافر والأشعار أكثر مما يهتم بقص روائد الأنانية وغمط الناس !! . .

والصورة التى تقدَّم - عالميا - لدار الإسلام أنها الدار التى ينتهب فيها المال العام ، ويسودها حكم الفرد ، وتهان فيها كرامة المرأة ، بل تضيع حقوقها . .

وأن شوارعها ملأى بالقمامة ، ومدنها وقراها مظهر التخلّف المادى والأدبى ، وأن الفوضى والتقطع هما الرباط الذي يسود الجماهير . .

وأن المصلحين الدينيين لا جؤار لهم إلا بحرب التصوير والغناء والسفور والتلفاز، وأن العودة إلى الإسلام كما يطلبها الشباب لا تعنى إلا العودة إلى الهمجية الأولى . . ! ومعنى ذلك كله أن الحضارة الإنسانية في خطر . . !!

هل تسرُّنا هذه الصورة الكئيبة التي ترسم لنا ؟

إن أعداءنا يكذبون علينا ، بيد أننا نشجعهم على الكذب حين يضطرب فقهنا لديننا ، ويضطرب عملنا له ، وتكون حياتنا الخاصة والعامة بعيدة عن جوهر الدين وغاياته العظيمة .

ذكر لى صديق ثقة أن رجلاً أمريكيّاً دخل الإسلام بعد دراسة متعمقة ، ثم قادته الأيام إلى بلاد الإسلام في عمل مّا ، وعاد الرجل مذعورًا يقول : الحمد لله الذي عرفني الإسلام قبل أن أرى المسلمين . .!

إنه توجد ردَّة جزئية في بعض بلاد الإسلام ، وفي بعض آخر تقصير مشكوف ، كما يوجد جهل فاضح في أرجاء كثيرة .

وهناك نهضة مخلصة ينقصها الفقه والتجربة ، ونهضات صادقة يخونها الرسميون من علماء الدين أو يتثاقلون في نصرتها .

وهناك نفر من الحكام يحبون الإسلام حبًا جمًا ، ولا يدرون كيف يخدمونه! .

وهناك حكام عالنوا بتأييدهم للعلمانية ، ولسياسة المرتد التركى مصطفى كمال أتاتورك . .!

## جملة حقائق

ونريد أن نثبت هنا جملة من الحقائق لا ينبغى أن تغيب عن الأذهان . إننى أويد رأى ابن خلدون في العرب لابل إن وقائع الدهور هي التي أمست تؤكد هذا الرأى ! الرجل يرى أن العرب يستحيل أن يقوم لهم ملك إلا على أساس نبوة ، أو أن تقوم لهم دولة إلا على أساس دين !! .

الجنس العربى له غرائزه الحادَّة ، ومشاعره الجياشة ، وخياله الواسع ، وخصائصه العقلية الحسنة ، وهذه السماء إذا لم تضبطها كوابح «فرامل» حديدية هوت بصاحبها في عرض الطريق ! وإذا واتتها هذه الضوابط وراء نهضة دينية جيدة حلقت بها في الأوج .

وشواهد ذلك واضحة في التاريخ العربي المديد.

# فى التاريخ القديم

كان للعرب وجود فى الأعصار القديمة ، عاد فى الأحقاف جنوبى الجزيرة ، وثمود فى الحجر شمالى الحجاز ، ومدين فى شرق سيناء ، وقرى المؤتفكة فى الأردن ، لكن هذا الوجود عدت عليه عوادى الفناء بسبب أخلاق الترف ، والجبروت ، والشذوذ ، والتظالم . .

وقد حكى القرآن الكريم قصص الأنبياء العرب فى أيمهم ، وما لاقاه هود وصالح وشعيب ولوط من صدود وغطرسة! فقضى فيهم الحق قضاءه ، واخترمتهم العقوبات التى حلت بسائر الجرمين . ﴿ فَكُلاً أَخَذْنَا بِذَنْبِهِ فَمِنْهُم مَّنْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ حَاصِبًا وَمِنْهُم مَّنْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ حَاصِبًا وَمِنْهُم مَّنْ أَخْرَقْنَا وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيَظْلِمَهُم مَّنْ أَغْرَقْنَا وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيَظْلِمَهُمْ وَلَكُن كَانُوا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ (١)

<sup>(</sup>١) العنكبوت : ٤٠ .

حتى أهل مكة ، لما بغت فيها «طسم» و «جديس» أحيط بهم ، وأصبحوا أحاديث ملعونة ، فقال قائلهم :

كأن لم يكن بين الحجون إلى الصفا أنيس ولم يسمر بمكة سامر بلى نحن كنَّا أهلها فأزالنا! صروف اللّيالي والجدود العواثر

وليس للحظ العاثر دخل في حرب الإبادة التي شنتها الأقدار على أولئك العرب الفجار! إن العرب البائدة تمردت على الله فأذاقها بأسه! . ﴿ ذَلِكَ جَزَيْنَاهُم بِمَا كَفَرُوا وَهَلْ نُجَازِي إِلاَّ الْكَفُورَ ﴾ (١) وما بقى من هذه الأجيال بقى ليروى لنا ما يعتبر به أولو الأبصار . .

# وجساء الإسسلام

ووثب التاريخ وثبة فسيحة ، وظهر العرب مرة ثانية على صعيد الحياة ، لقد اصطفاهم الله ليحملوا الرسالة الخاتمة بعدما ربَّاهم «محمد» عَلِيْكُ بتعاليمها ، وأضاء حناياهم بأشعتها .

وفى خلال ربع قرن تقريبًا كان نبئ الإنسانية قد استطاع إعداد جيش من المعلمين والمجاهدين ، من رهبان الليل وفرسان النهار ، من عشاق الخلد ومصلحى الأرض ، سبحان من أبدع محمدًا عليه لينشىء هذا الجيل من الأصحاب البررة المهرة ، الذين ساحوا في البلاد واجتاحوا جذور الفساد ، وكانوا خير أمة أخرجت للناس !! .

وفى هذا الدور من الوجود العربى امتزجت خصائص جنس بحقائق رسالة ، وكانت كلمة «عروبة» ترادف كلمة «إسلام» وعرف العرب أنهم جسد روحه هذا الدين ، فهم به يتحركون وهو بهم ينطلق ، ليفتح السجون ويكسر القيود ، ويمكن المستضعفين أن يتنفسوا الصعداء ، ويخرجوا من ضيق الدنيا إلى سعة الإسلام ، ومن عبادة العباد إلى عبادة الله تبارك وتعالى .

إن المدينة للمنورة - عاصمة الإسلام يومئذ - كانت أحق بلد في الأرض بقيادة العالم ، لأن ما تقدمه من قيم ومناهج كان أرجح في ميزان لاحق مما تقدمه رومية وأثينا ومصر وفارس والهند والصين ، إن العرب الأميين حوّلهم الإسلام إلى أساتذة

<sup>(</sup>۱) سبأ : ۱۷

راسخين فضلاء ، بينما كانت العواصم الأخرى تعجّ بعصابات من الكهنة الصغار ، والحكام الجبابرة ، والأثرياء اللصوص ، والجهالات المطبقة . .

# معالم النقلة الجديدة

وحتى لايكون حديثنا دعوى مجردة نذكر معالم النُّقلة التي حوّلت العالم إلى أوضاعه الجديدة:

(أ) قام العقل الإسلامي على الحقائق وحدها ، ونَفْى الأوهام والظنون ، واعتمد على الفكر الذكيّ والحواس اليقظة في تقرير أنواع المعرفة ، وما كانت البشرية تدرك ذلك لولا القرآن الذي عدَّ الغباء ، وبلادة الحواس ، وقلة الوعى هي طريق النار . .

وعلى النسق البلاغى العالى فى تعبير القرآن تقرأ قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ذَرَأْنَا لَجَهَنَمُ كَثِيرًا مَنَ الْجِنِّ وَالإِنسِ لَهُمْ قُلُوبٌ لاَّ يَفْقَهُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَعْيَنٌ لاَّ يُبْصِرُونَ بِهَا وَلَهُمْ آذَانُ لاَّ يَسْمَعُونَ بِهَا أُولْئِكَ كَالاَّنْعَامِ بَلْ هُمْ أَضَلُّ أُولْئِكَ هُمُ الْغَافِلُونَ ﴾ (١)

والصياغة في الآية كما نقول: إن السقوط يتخيّر ذويه من كل كسول لا يذكر دروسه ومن كل لاه يهجر أساتذته.

إن الإسلام بظهوره العظيم أنشأ حركة فكرية ما كان للعالم عهد بها من قبل . .

(ب) قام الخُلُق الإسلامي على نشدان الكمال في السلوك الإنساني كله، وصاحب الرسالة على يقول:

«بعثت لأتمم مكارم الأخلاق » .

ويقول:

« ما من شيء أثقل في ميزان المؤمن يوم القيامة من خلق حسن ، إن الله يكره الفاحش البذيء ، وإن صاحب حسن الخلق ، يبلغ به درجة صاحب الصوم والصلاة » .

كان تدريس الأخلاق حكرًا على بعض الفلاسفة يترفعون به في مجالسهم ، أوكان شارة تخص المُعَدِّين لعمل معين ، حتى جاء الإسلام فجعل الخُلُقَ الفاضل كالنقد المتداول ، يسود كل مجلس ، ويدخل كل سوق ، ويصبغ كل معاملة .

<sup>(</sup>١) الأعراف : ١٧٩ .

ورفض الإسلام قبول العبادات المعزولة عن مكارم الأخلاق المخلوطة بمنكر القول والعمل ، وكانت المراسيم العبادية قديماً هي مظهر الفضل والامتياز . .

(ج) والضمير الإسلامي (وهو القلب بتعبير الشرع) ضمير شديد الحساسية بالخير والشر، وما يرضى الله وما يخطه ، وهو معمور بالتقوى ، ومراقبة الله ، بعيد عن دوافع الرغبة العاجلة والخوف الخسيس ، موصل بالله وحده ، رضي بما عنده . .

ولا تنسَ أن الضمير الاستعماري أباد سكان إستراليا إلا قليلاً ، وأباد سكان أمريكا إلا قليلاً ، لكي ينفرد بخيرات الأرض! إنه ضمير تجاري جشع ، يتحرك بمنطق الربح والخسارة ، يتقهقر عند خوف العصا ، ويقدم عند أمن العقوبة . .

أما الضمير الإسلامي فهو محصن بمعانى التقوى ، محكوم بقوله تعالى :

﴿ يُوهُ لَا يَنفَعُ مَالٌ وَلَا بَنُونَ ( ٥٨ إِلاَّ مَن ْ أَتَى اللَّهَ بِقَلْبِ سَلِيم ﴾ (١)

وقول رسوله عليه الصلاة والسلام: «ألا إن في الجسد مضغة إذا صلحت صلح الجسد كله ، وإذا فسدت فسد الجسد كله ، ألا وهي القلب» .

(د) والجسم في نظر الإسلام يجب أن يكون وضيئاً ، والوضاءة شيء فوق الطهارة والجمال ، وأنواع الغسل التي أوجبها الدين تجعل المرء ناصع الجبين أغر الوجه ، ليس على الجلد درن ولا عرق ، ولا كدر .

ولم تعرف العواصم الأوروبية الحمامات وأنواع التطهر إلا اقتباساً من الإسلام، وتقليداً لأهله .

والكلام يطول في سنن الفطرة وحقوق الجسد! وليس ذلك بداهة عبادة للجسد أوترجيحاً له على اللب والقلب ، ولكنه اهتمام بالشخصية الإنسانية كلها .

والتجمُّل بالنسبة إلى المرأة ، هو المحافظة على تكوينها السليم ، وتقويمها الحسن ، وهو غير التبرج الذي يعني استثارة الأخرين ومحاولة فتنتهم . .!

### الإسلام والمرأة

(هـ) والمرأة المسلمة إنسان كالرجل ، وهي شقيقته أمام تعاليم الإسلام كلها ، وكانت المرأة محقورة الشأن عند العرب، تُوأد طفلة ، وتُزْدري كبيرة ، وكان الأوروبيون قديمًا يتساءلون : ألها روح مثل الرجل؟ وكان في الهند من يحكم بموتها حرقاً عندما يمرض زوجها ويموت في مرضه !! ما يجوز أن تبقى بعده !!

<sup>(</sup>۱) الشعراء : ۸۸ – ۸۹ . €00€

وأفلاطون في مدينته الفاضلة يرى شيوع المرأة بين الرجال!

حتى جاء الإسلام فغير هذه الأوضاع والأفكار، واستخرج المرأة من البيت إلى المسجد خمس مرات كل يوم، إذا كان ذلك لا ينقص عملها لولدها ولزوجها، وتقدير ذلك إليها . .!

ولم يمنعها من الجهاد إذا قدرت عليه ، وأوجبه عليها وعلى الرجال جميعاً عند الدفاع عن دار الإسلام . .

إن شخصية المرأة ولدت مع مجىء الرسالة الإسلامية ، وقد بلغ من تدليل النبى الزوجاته أن حرَّم على نفسه بعض المباحات إرضاء لهن ، حتى نزل قوله تعالى :

﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ لِمَ تُحَرِّمُ مَا أَحَلَّ اللَّهُ لَكَ تَبْتَغِي مَرْضَاتَ أَزْوَاجِكَ ﴾ (١)

وما كان للمرأة هذا الامتداد في شخصيتها من قبل ، وإن كان الأمر قد سار في التجاه أخر ، غلبة للتقاليد القديمة لا انسياقاً مع تعاليم الإسلام .

### الأسرة وأهميتها

(و) والأسرة في الإسلام من آيات الله ، قرن تكوينها بتكوين العالم أجمع قال تعالى : ﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُم مِنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَاجًا لِّتَسْكُنُوا إِلَيْهَا ﴾ (٢) ثم قال تعالى : ﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ خَلْقُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَاخْتِلافَ أَلْسِنَتِكُمْ وَأَلْوَانِكُمْ ﴾ (٣) ثم قال : ﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ خَلْقُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَاخْتِلافَ أَلْسِنَتِكُمْ وَأَلْوَانِكُمْ ﴾ (٥) وفي الفقه الإسلامي كلام طويل عن نظامها المادي ، وعن رسالتها الأدبية .

وهناك كلام عن عقد الزواج ، وتبادل الواجبات ، وحضانة الأولاد وأسلوب النفقة ، وآداب العشرة . . وطريقة حلِّ العقد إذا تعذر بقاؤه ، وأنصبة المواريث . . الخ .

وهناك كلام عن الآثار الروحية والخلقية المربوطة بوجود الأسرة ، وكيف أن الأسرة امتداد للنوع الإنساني ، وللعقائد والعبادات والأخلاق التي أمر الإسلام بها وقام عليها . .

وحماية للأسرة حرَّم الإسلام الاختلاط الحيواني المعروف في بيئات شتى ، وحرم

(١) التحريم : ١ . (٢) الروم : ٢١ . (٣) الروم : ٢٢ .

كل ما يخدش العرش والحياء ، وقد قال لى صديق : إن كلمة «العرض» بمدلولها الشريف لا توجد لها ترجمة في اللغات الأخرى!

وأنى يوجد معناها فى هذه المجتمعات التى تبيح أن يرقص الرجل مع امرأة أجنبية ، يحتضنها ويخطر بها فى الحلبة ، وقد يكون زوجها الوغد حاضراً ينظر ولا يتحرج ، وقد يكون أبوها أوأخوها بين الحضور!!

إن الأسرة المحاطة فى ديننا بهالة من الشرف والقداسة ، لاتوجد فى بلاد أخرى ، وقد توجد على الورق فقط ، وإلى حين ، ثم عند البلوغ يكلف الفتى ، أوتكلف الفتاة بشق الطريق وحدها لتكسب وتعيش .

(ز) والمجتمع في الإسلام أسرة كبيرة تقوم على التعارف والتوادّ، والناس على صعيد الأرض سواسية ، ولاؤهم لله لا لجنس ولا لتربة ، أكرمهم عند الله أتقاهم . .

أساس المعاملة «ليس منًا من لم يوقر كبيرنا ويرحم صغيرنا ويعرف لعالمنا حقه»(١).

والافتخار بالنسب مردود ، والاستكثار بالعزوة مرفوض ، والامتياز والسبق لمن تقدمه كفايته ، لا عراقته ولا وجاهته .

ومن هنا قاد الموالى العالم الإسلامى ، وتصدروا فى ميادين الفتوى والفقه والأدب واللغة ، وسبقوا العرب أصحاب الرسالة الأوائل ، ثم تصدروا فى ميادين السياسة والحكم ، وقامت دولة للمماليك وشتى الأجناس ، كان لها أبعد الأثر فى خدمة الإسلام . .

### للمال وظيفة اجتماعية

(ح) وللمال في الإسلام وظيفة اجتماعية واسعة ، والحق الأول فيه لكاسبه الذي كدح في تحصيله وتأثيله ، فله أن يرتفقه ويصون به مروءته ، ويحمى به نفسه وأسرته ، ولكن ذلك لا يؤخر الحق المعلوم الذي أوجب الله إخراجه للفقراء والمساكين ، كما لا يهدر الحقوق الأخرى التي بينتها الشريعة . .

وقد وقع صراع مرير بين الواجدين والمعدمين أنتج أنظمة متفاوتة الكفر والمروق ، ولو أن الأغنياء رَعَوْا حدود الله في طريق الكسب ، وسبل الإنفاق لَحُقنت دماء ، وصينت حقوق ، ولكن من ضن بالقليل الذي طلبه الله ، ضاع منه الكثير من المال ومن الأجر على سواء . .

وسيظهر موقف الإسلام واضحاً عندما نعرض صورة الحكم في العصر الأول . .

<sup>(</sup>۱) حدیث نبوی .

### الحكمأمانة ومسئولية

(ط) والحكم في الإسلام أمانة ثقيلة يَوْجل منها الأقوياء فكيف يرنو إليها الضعفاء؟ إنه ليس جنون العظمة عند مُحبِّ للسلطة ، ولا الاعتداد بالنفس سواء كان هذا الاعتداد وليد قدرة ذاتية ، أو وليد حالة مرضيّة . .!!

إن الحكم ـ عند من يكلف به ـ مسئولية فادحة أمام الله ، والحاكم أجير عند جمهور المسلمين ، يرعى مصالحهم الدينية والمدنية لقاء ما يأخذ من مرتبات . .

ولننقل من سيرة أبى بكر ثم من سيرة عمر رضى الله عنهماما يصور هذه المعانى ، وما يكشف إجمالاً سياسة المال والحكم في الإسلام . .

قال أبو بكر لأم المؤمنين عائشة حين حضرته الوفاة:

«هذا يوم يُجْلَى لى عن غطائى ، وأشاهد جزائى! إن فرحًا ، فدائم ، وإن ترحًا ، فمقيم . . »

« إنى اضطلعت بإمامة هؤلاء الناس حين كان النكوص إضاعة ، والخذل تفريطاً » يعنى أنه ما رغب في الخلافة ، ولا أحبها ، ولكنه أحس أن الجبن عن قبول المنصب المعروض سيعوض الأمة لفتن شداد ، ولذلك يقول بعد: «فشهيدي الله ماكان يقيلني إياه ـ ما كان يقبل منى تركه ـ . . . » .

ويذكر أبوبكر أنه ما أخذ من مال الأمة إلا النزر اليسير، صفحة فيها لبن من ناقة خُصِّصت له من بيت المال، فيقول:

«فتبلَّعتُ بصَفْحتهم ، وتعلَّلْتُ بِدرَّة لقحتهم ، وأقمت صلاتي معهم ، لا مختالاً أشراً ، ولا متكاثراً بطراً . !! لم أَعُدْ \_ أتجاوز \_ سدَّ الجوعة ، وَوَرْىَ العورة ، وقواتة القوام ! \_ قدر ما يعيش به من القوت الذي يمسك حياته \_» .

ثم يستشهد الخليفة الأول بالله أنه اضطر للأكل من بيت المال دفعاً للجوع ، وأن أحشاءه كانت تمتعض لغثاثه الأكل الذي يتناوله! ولكن المضطر يستسيغ المرّ ! وعبارته هي «حاضري الله مِنْ طَوى ممعض تهفو منه الأحشاء ، وتجب له الأمعاء ، فاضطررت إلى ذلك اضطرار المريض إلى المَعيف الآجن» .

ثم يوصى الخليفة المحْتَضَرُ ابنته أن ترد على المسلمين ما أخذه من مالهم ، فيقول : «فإذا أنا متُ فردًى إليهم صفحتهم ، وعبدهم ـ الذى كان يخدمه ـ ولقحتهم ـ الناقة التى كان يخدمه ـ ولقحتهم الناقة التى كانت تحلب له ـ ورحاهم ، ودثارة ما فوقى اتقيت بها البرد ، ودثارة ما تحتى اتقيت بها نزَّ الأرض ، وكان حشوها قطع السعف» .

كانت المرتبة التي ينام عليها محشوّة بقطع السعف . .!! قال الشيخ الخضرى :

وكأن أبا بكر يرى أنه لا حقّ له في بيت المال \_ نظير عمله \_ فأوصى بأرضه للمسلمين مقابل ما أخذ منهم .

أما بلاؤه الطويل في تثبيت قواعد الإسلام أمام المرتدين ، وإعداده الفذّ لحرب الفرس والروم ، فذاك جهاد عبد يبتغي وجه الله ، ولا يطلب عليه أجراً . .

وظاهر أن الخليفة الأول جشّم نفسه ما لم يكلّف به ، فإن الصحابة عن طيب نفس فرضوا له المال العام ما يستحقه عدلاً ، وما لا حرج فيه أبداً . .

روى ابن سعد في طبقاته ، قال :

كان أبو بكر ينفق من استغلال ملكه وعمل يده وقد ظل ستة أشهر بعد خلافته وهو على حاله تلك ، لا ينفق على نفسه من بيت مال المسلمين شيئاً . .

فأصبح يومًا وعلى ساعده أبراد ، وهو ذاهب إلى السوق! فلقيه عمر ، فقال : أين تريد؟ قال : إلى السوق !

قال: تصنع ماذا ، وقد وليت أمر المسلمين؟ قال: فمن أين أطعم عيالى:

فقال: انطلق يفرض لك أبو عبيدة (أمين بيت المال) فلما ذهب إليه قال أبوعبيدة: أفرض لك قوت رجل من المهاجرين، ليس بأفضلهم ولا أوكسهم، وكسوة الشتاء والصيف، إذا أخْلَقْتَ شيئاً رددته وأخذت غيره! ففرضا له كل يوم نصف شاة وما كساه...

قالت عائشة \_ فيما رواه الطبرى \_ : كان منزل أبى بالسُّنح عند زوجته حبيبة ابنة خارجة ، وكان قد حجر عليه حجرة من سعف فما زاد على ذلك حتى تحوَّل إلى منزله بالمدينة .

مكث بعد البيعة ستة أشهر بهذه الحجرة من السَّعف!! سبحان الله .

لقد قرأت وصفاً لحوض السباحة المكيَّف الهواء الذي كان يتردد عليه الرفيق «خروشوف» على شاطىء البحر الأسود، فشعرت بنفحة من الترف تلطف الجوّ وأنا أقرأ من بعيد، فكيف لو سبحت فيه ؟!

إن ممثلى الشعب يأكلون هنيئاً ويشربون مريئاً من مال الشعب ، ويقولون عن الدين : إنه أفيون الشعوب ، وعن أمراء المؤمنين : انهم أكلو الشعوب !

ترى لو أن «خروشوف» بات ليلة واحدة في الحجرة الممردة من سعف النخيل، وتقلب على فراش من القشِّ يقيه نزَّ الأرض ورطوبتها، ماذا كان يقول!

هل يبقى على قوله: إن الدين يخـدِّر الشعوب، وإن الخلفاء يأكلون الجماهير؟ أم يعلم أن آكلى الشعوب قوم آخرون!!

فى هذا المسكن المتواضع أقام الرجل الذى وضع الخطة لطرد هرقل من الشام إلى الأبد، وطرد كسرى من عاصمته وكان يقيم فى قصره الأبيض الذى وصفه البحترى بقوله:

لستُ أدرى أَصُنع إنس لجن سكنوه أم صُنعَ جِن لإِنس؟ وجاء بعد أبى بكر عمر بن الخطاب ، رجل الدولة العظيم ، وعبقرى الحرب والسلام ، ومنصف الجماهير من رؤوسها!

والذي يعنينا هنا إبراز خُلّتين اثنتين من سيرته الماجدة :

شعوره الغامر بمسؤولية الحكم ، وقلقة من حسابه عنه أمام الله . .

ثم رفضه الصارم لكل ذرة من استغلال الحكم للنفس أو للآل . . !!

في منقبته الأولى ، نذكر قوله :

«لو أن جملاً هلك ضياعاً بشط الفرات ، لخشيت أن يسأل الله عنه آل الخطاب \_ يعنى نفسه \_ ويشبه ذلك ما روى عنه أيضاً: «لو أن بغلاً عثر بالعراق لحسبت عمر مسؤولاً عنه: لِمَ لمْ يسو له الطريق ؟؟

وعن أبى رواحة كتب عمر بن الخطاب إلى الولاة: «اجعلوا الناس عندكم فى الحق سواء، قريبهم كبيعدهم، وبعيدهم كقريبهم! إياكم والرشا، والحكم بالهوى، وأن تأخذوا الناس عند الغضب، قوموا بالحق ولو ساعة من نهار . .» .

وخطب يوماً فقال: «أيها الناس إنى قد وُلِّيتُ عليكم، ولولا رجاء أن أكون خيركم لكم، وأقواكم عليكم، وأشد كم استضلاعاً بماينوب من مُهِم أموركم، ما توليت ذلك منكم. ولكفى عمر مُهِماً مُحزناً انتظار مواقف الحساب بأخذ حقوقكم، كيف أخذها، ووَضْعها، أين أضعها ؟ وبالسير فيكم، كيف أسير ؟ فَرَبِّي المستعان »، فإن عمر

أصبح لا يثق بقوة ولا حيلة إن لم يتداركه الله عز وجل برحمته وعونه وتأييده . .» .

أما بُعْده هو وأهله عن كل عمل يُشم منه استغلال النفوذ فهاكم ما ذكره الأستاذ الخضرى في محاضراته . قال : لما ترك ملك الروم الغزو \_ وشرع في الصلح \_ وكاتب عمر وقاربه ، سَيَّر إليه عمر الرسل مع البريد فبعثت أم كلثوم بنت على بن أبي طالب \_ وكانت زوجة لعمر \_ هدية إلى ملكة الروم ، فيها طيب ومشارب وأحناش من أحناش النساء ، ودَسَّتُه إلى البريد فوصًله لها ، وجمعت امرأة القيصر نساءها ، وقالت لهنَّ : هذه هدية امرأة ملك العرب ، وبنت نبيهم ! وكاتبتها وأهدت لها ، وكان فيما أهدت عقْدٌ فاخر!

فلما انتهى البريد إلى عمر أمر بإمساكه ، ودعا: الصلاة جامعة !! فاجتمع الصحابة وصلى بهم عمر ركعتين ، ثم قال: إنه لا خير في أمر أبرم بغير شورى ، قولوا في هدية أهدتها أم كلثوم لامرأة ملك الروم ، فأهدت لها امرأة ملك الروم ؟

فقال قائلون: هُوَ لَهَا بالذى أهدته إليها - أى فى مقابله - وليست امرأة الملك بذمّة فتصانع به . . وقال آخرون:قد كنا نهدى الثياب لنستثيب - أى لنتلقى جزاءها هدية قد تكون أفضل .

### قال عمر:

ولكن الرسول ـ الذي حمل ـ رسول المسلمين ، والبريد بريدهم . . ورأى عمر أن الهدية المرسلة إلى امرأته فاخرة ثمينة ، وأن العقد على صدر امرأته يقلقه ، فصادره لحساب بيت المال ، وأعطى امرأته ثمن ما أنفقت في هديتها الأولى . .

قال المؤرخون: وكان عمر إذا نهى الناس عن أمر من الأمور جمع أهله فقال: إنى نهيت الناس عن كذا وكذا، وإن الناس ينظرون إليكم نظر الطير إلى اللحم، وأقسم بالله لا أجد أحداً منكم يفعله إلا أضعفت عليه العقوبة.

إن عمر استعف وأعف أهله عن دانق (١)من المال العام ، وكان مثل الخليفة الأول يكدح في خدمة الأمة ورسالتها إيماناً واحتساباً . .

لقد قدَّم المسلمون للدنيا في المجال الفردي والاجتماعي والسياسي مبادئ ونماذج شدَه الناظرين ، وسحرت المراقبين .

إن العرب في العصر الوسيط لم ينطلقوا من فراغ ، لقد صبَّهم الإسلام في قوالبه ، ثم قذف بهم في المشارق والمغارب ، فأعادوا تشكيل العالم أجمع على نحو جديد . . وأسلست الجماهير قيادها للدين الوافد لأنها رأت فيه نجاتها وكرامتها . .

<sup>(</sup>١) الدَّانِق : سُدس الدرهُم . يشير إلى القليل جدا من المال ومع ذلك استعف عنه عمر (عَبَيَاشِهُ) .

ومهما تعصبت الوثنية والصليبية والصهيونية ضد الإسلام ، فإن الحقائق الكبرى التي أشرق بها هذا الدين لن تستخفى عن العيون ، ولن تذيبها الضغائن السود! ماذا كان في فارس والروم من مناهج الحكم التي طبقت في المدينة المنورة ؟ بل ماذا كان فيهما من سياسة الأخلاق وأصول التربية ؟؟

لقد كان من مصلحة الإنسانية المجردة أن تختفي هذه الأمبراطوريات البالية ، وهذه النحل المخرفة الجائرة ، وأن يطلع الإسلام على الدنيا ليزكيها ويعلى مستواها . .

#### وفي العصير الحديث

ثم تراخت الليالي ، وانقضت أيام وأيام ، وذهب عرب القرون الوسطى وطلع العصر الحديث على عرب آخرين! إنها خلوف يتفرس المرء فيها فتغمر قلبه كأبة ثقيلة . .

وموقف أولئك العرب يحتاج إلى استبانه وتفصيل ، وإن كانت الهزائم المادية والمعنوية تغزو كل أفق وتكسوه بالقار .

هناك حديث مسموع بالمجالس ، ولغط يعم الميادين الثقافية والاجتماعية أن العروبة يمكن ـ بل يجب ـ أن تنفك عن الإسلام ، وأنه بعد هذا الفصل تكون الصدارة لها لا له . .!!

إنه \_ إن صح له بقاء \_ سوف يكون تابعاً يتحرك بقدر ، ووفق ما يصدر له من أمر .!

وقد ولدت فكرة القومية العربية ، وشتى النزعات التى تشبهها لتضع جماهير المسلمين داخل هذا الإطار ، فالولاء للجنس لا للدين ، وللوطن لا للعقيدة ! والحرب الخفية والجلية لابد أن تدور رحاها ليلاً ونهاراً لتطحن كل ما يعترض هذه الغاية الفاجرة .

وعلى القادة العرب أن يتأسَّوا بالقائد التركى المرتد «مصطفى كمال» فإما بلغوا مرادهم طفرة ، أو على مهل! المهم أن يصلوا يومًا إلى جعل الأمة العربية علمانية مبتورة العلاقة برسالتها وتراثها . .

وقد اصطدمت حركة الارتداد تلك بمقاومة صلبة ، ولكن الغزاة وعملاءهم يركبون الصعب والذلول لإدراك مآربهم ، وكلما ظنوا أنهم قاربوا النصر هبت عليهم موجة من أمواج الإيمان المكافح فلت حدّهم وخيبت أملهم ، ويستأنف المرتدون

نشاطهم، ويعاودون الكرَّة، ويأبى سواد الأمة الاستسلام ويستميت في حماية ما بقى له من إيمان، ولا يزال العراك ناشئاً بين الفريقين، ولا يزال أمل المؤمنين قويًا أن يخرجوا من هذه الساحة الدامية والإسلام بخير!!

# أمسورمهمسة

وننبه إلى أمور . . أن الحكم بغير ما أنزل الله له أنصار كُثْر ، تمدهم من الخارج الشيوعية والصليبية والصهيونية على سواء .

وأن بثّ جراثيم العفن الخلقي ، وإدمان الشهوات يسير جنباً إلى جنب مع تعويق الإنتاج المحلى وتعطيل الأيدي المتوضئة . .

وأن السلطات القائمة تعرف المكانة الشعبية للإسلام ، ومن هنا فهى تؤوى إلى كنفها صنفاً من علماء الدين يطلق عليهم: العلماء الدواجن ، لا شوكة لهم ولا غيرة ، يمثلون الدين على نحو ما ، وينفون عن أعدائه شبهة الارتداد ، ولو كانوا يعملون بيقين لحساب الشيوعية والصهيونية والاستعمار . .

أما الشيء الذى نقف بإزائه برهة ، فهو الجبهة العاملة للإسلام بإخلاص ، فكثيراً ما تكون الثغرات هنا هى المنافذ التي فكثيراً ما تكون الثغرات هنا هى المنافذ التي يتسرب منها الخطر ، أويتسلل منها الخصوم لإلحاق أفدح الأذى بالإسلام وأمته . . !

أحياناً أوازن بين صورة الإسلام الحقيقية ، وبين صورة الإسلام في ذهن أحد الدعاة ، فأجد الفارق بين الصورتين كالفارق بين سيارة لعبة أطفال وبين سيارة تنهب الأرض نهبًا!

إن الضحالة العلمية عند مشتغل بالدعوة جريمة! وليس كل مسلم مطالبًا أن يكون عالماً راسخًا ، ولكن القيادة لها خصائص عالية . .

وفي عصرنا هذا استبحرت المعارف ، وتسلحت المذاهب برجال عباقرة ، فإذا بقى قادة الجبهة الإسلامية عندنا على مستواهم الحالى ، فالمستقبل مظلم . .

ومعروف أن الدعاة الذين يمكن أن يفيدوا دينهم وأمتهم يَلْقَوْنَ العنت ، ليكن . . !! فهذه سنة الله في الأولين والآخرين ، لا يجوز الفزع منها ، ولا التعليل بها في تقصير . .

## ليسمنالدعاة

وعلى أية حال فلا أستطيع بتة أن أعد في الدعاة رجلاً قليل البضاعة في التاريخ السياسي للإسلام، أو التاريخ التشريعي له ، رجلاً لا يدري إلا النزر اليسير عن خصائص الفكر الإسلامي ، لأن وعيه غامض في القرآن الكريم ، كل ما يعرفه بضعة أحاديث إن صح سندها ، فهو لا يدري كيف يضعها مواضعها .

لا نستطيع أن ننظم في سلك الدعاة امرءًا لا يعرف عن العالم المعاصر شيئاً ، ولا عن الفلسفات التي تحكمه ، ولا أسرار رجحان الإسلام عليها . .

لا نستطيع أن نعقدً من الدعاة امرءًا يريد نشر الإسلام في الغرب بنقل تقاليد وعادات يظن أنها من الإسلام ، وهي في حقيقتها ليست من الإسلام ، وقد تكون منفرة للقوم هناك . . كأن يسلب المرأة حقوقها التي أقرها الإسلام تحت وطأة عادات اجتماعية في بيئة معينة . .

ولا يعنى ذلك أبدًا إقرار المجون الفاضح والاختلاط الفاحش الشائع هناك . . فالإسلام شيء غير العادات المستقرة هنا أو هنا ، وله أحكامه التي يقررها العلماء لا الدهماء . .

إن هناك علماء دين لا يعرفون شيئًا عن حقوق الإنسان ، لا يعرفون شيئًا عن الدساتير التي أرست العلاقات بين الدولة والشعب ، لا يعرفون شيئًا عن الطور الذي بلغته العلاقات بين الدول . . والأنكى أنهم لا يعرفون وضع مجموعة الدول الإسلامية بين غيرها من المجموعات ، ولا يحسون ما يُبيت لدينهم بليل ، ولاما يرسم لتحديد مستقبلهم الثقافي والاجتماعي .

ويتبع هذا القصور العقلى أن القضايا التي يستولى عليها الاهتمام ، وتقع عليها المفاصلة تكون من النوع الهامشي أوالخيالي أو التاريخي البالي . .

### عرب العصر الحديث

ولنعد إلى عرب العصر الحديث الذين يريدون الاعتزاز بغير الإسلام ، والذين يتعمدون إهمال شرائعه ، وإسقاط شعائره . .

المعروف أنه إذا عزّ الإسلام عزّ العرب، وإذا ساد سادت لغته وآدابه، بيد أن المستغرب في مسلك القوم أنهم يتعصبون للعروبة، ويتنكرون للسيد الأوحد الأمجد

الذي اصطفاه الله منها ، وَتَوَّج به المستقدمين والمستأخرين ، وبعثه بختام الأديان وأنفس الرسالات ، هل يحقد على محمد على عربى ، وهو شرف العرب وفخرها ؟!

ثم كيف يكون عربيّاً من يهمل لغة العرب، ويُوثر عليها اللغات الأخرى ؟

الحق يقال: إن النزعة القومية هنا ستار مفضوح لحركات تخريبية يرادبها ضرب الإسلام وحده ونسف قواعده في بلاده ، ويمكن القول بأن هذه الحركة المشؤومة هي حملة صليبية ناجحة في العصر الحديث!!

لقد تعصب العرب قديماً لأنفسهم ، فماذا أفادوا من هذه العصبية الجنسية ؟

خسروا أنفسهم ورسالتهم ، ونتج عن هذه العصبية العمياء أن العرب اختفوا من معارك الإسلام الحاسمة عسكرية كانت أوسياسية أوثقافية ، فهل هذا ما يقصدون ؟

وإذا كنا مطالبين الآن بالتعصب للعروبة ، وبعث نهضة على أساسها ، فهل سيكون سنأخذ القدوة من عاد وثمود ؟ أم من امرئ القيس وطرفة بن العبد ؟ وهل سيكون جحدنا للإسلام ونبية على كلا أم جزءًا ؟ ومن سيكون مستشارنا في الاختيار ، أيكون روسيًّا أم أمريكا ؟؟!

أرجو أن تنتهى هذه المأساة أوهذه المهزلة! وأرى أن تتكون لجنة من جميع الأجناس التى اعتنقت الإسلام، من عرب وأتراك وهنود وفرس وأندونيسيين وزنوج وغيرهم، لتذويب الفوارق العنصرية فى كيان إسلامي مشترك، وسحق كل الثغرات الجاهلية، وجعلها اللغة الرسمية العامة الجاهلية، وجعلها اللغة الرسمية العامة فى كل ملتقى إسلامى، كما أنها لسان الوحى ولغة التعبيد لله رب العالمين.

ويمكن تجديد ما وهي من أواصر قديمة ، كما يمكن التعاون في مؤتمرات وأسواق مشتركة لمواجهة مستقبل تكتنفه الضغائن والمتاعب . .

وليعلم العرب أنهم قبل غيرهم مأكولون يوم يتركون الإسلام ويخونون الله ورسوله .

## жжж



والأخطار اللها في تكتنفها اللها

|  | - |  |
|--|---|--|
|  |   |  |

من عهد بعيد والعرب لا يقومون بواجبهم تجاه لغة الوحى ولا عذر لهم في ذلك عند الله ولا بين الناس . .

إن المصريين والشاميين وغيرهم ، تركوا لغاتهم الأولى وأثروا لغةالقرآن ، أي : أن حبهم للإسلام هو الذي عرَّبهم ، فهجروا دينًا إلى دين ، وتركوا لغة إلى أخرى . .

وإذا كان للعرب فضل فهو أنهم حملوا الإسلام إلى العالم ، وبلَّغوه بشجاعة وبسالة فائقتين ، لم تُعرفا عن أتباع نبى من قبل ، إن أصحاب عيسى عليه السلام عجزوا عن مثل هذا الصنيع ، ومكنوا رجلاً يهوديّاً ، كبولس ، أن يحوِّل الرسالة عن غايتها ، وأن يزحزح دين عيسى عليه السلام عن قواعده الأولى .

ويجب أن نثنى على العرب لأنهم صانوا بدقة ، وبلغوا بأمانة ، وقدموا أرواحهم فدى لما يعتقدون .

لكن العرب بعد ذلك تركوا الدين واللغة ودائع لدى غيرهم ، فلم ينهضوا بنشر اللغة ، ولم يبذلوا جهدًا يذكر في شرح قواعدها وآدابها للآخرين! واضطر الأعاجم إلى النهوض بهذا العبء ، فكانوا علماء النحو والصرف والبلاغة بفنونها الثلاثة: المعانى ، والبيان ، والبديع .

وإذا كان المسلمون من غرب آسيا وشمال أفريقية قد استعربوا بالإسلام ، فإن تعميم ذلك على سكان الأرض متعذر ، وكان يجب على الجنس العربى أن يبذل جهودًا شاقة في توسيع دائرة العربية ، حتى تجتذب الهنود والأتراك والفرس والأندونيسيين والأفارقة الزنوج . . إلخ .

ونحن نسجل بحزن أنه لم يُبذل جهد يذكر في تعريب الأتراك ، وهم الجنس الحاكم طيلة ستة قرون ، وأن الإسلام دخل البلقان ، ولم تدخله اللغة ، فخرج تاركاً أثارًا مهتزة ، وأن جنوب آسيا وشرقها كذلك . .

والعرب هم سُبع المسلمين فقط ، وواجبهم تعليم لغتهم لإخوان العقيدة بل واجبهم نشر لغتهم في أقطار الأرض كلها ، لأن رسالتهم عالمية ، وفرض عليهم أن يمهدوا الطريق إليها . .

قد تقول: إن العرب بدعوتهم إلى الإسلام يدعون ضمناً إلى تعلم العربية ، لغة الوحى ، وأسلوب المناجاة بين الله وخلقه في الصلوات المكتوبات . . ونقول: إن أصحاب الرسالات لا يخدمون أنفسهم بالدلالات الضمنية ، واللغة العربية لغة متشعبة القواعد ، وتعليمها يحتاج إلى معاناة ومشقة ، وعلينا أن نخترع طرقاً لتيسير قواعدها وضبط أصواتها ، ونحن نرى الإنكليز في عصرنا يفعلون العجب في تعميم لغتهم ، ويبتكرون الحيل الطريفة لتحبيبها إلى النفوس حتى أصبحت الإنكليزية لغة العالم ، ولغة العلم معاً .

أما نحن فلا نفعل شيئًا من ذلك حتى غُزينا في عقر دارنا ، وأخذت اللغات الأخرى تغير علينا ، وتكتسح لغتنا في مواطنها الأولى .

# علاقة ملزورة

والمضحك أن دعاة العروبة لا يحسنون لغتهم ، مما أكد عندنا أن دعاة هذه القومية العربية ومأثرها ومواريثها علاقة مزوَّرة ، وأنهم قنطرة صُنِعَتْ عمداً لتعبُر عليها أديان وفلسفات وقوميات أخرى !!

أقترح تكوين لجنة تختار ألف كلمة عربية مثلاً مما يحتاج المرء العادى إليه فى البيت والسوق والشارع والوظيفة والعبادة . . إلخ ، وأن يكون أساس الانتقاء لهذه الكلمات ترك المترادفات ـ وهى فى لغتنا كثيرة ـ وإيثار الثلاثى على الرباعى ما أمكن ، وأخذ الكلمات المنضبطة تحت قاعدة فى تصريف الأفعال وفى جموع التكسير وهى فى لغتنا معقدة ـ وتفضيل ما استعمل فى الكتاب والسنة ، وتفضيل ما سهل على اللسان من المدارس النحوية المختلفة ، ويمكن الاستعانة بالصور وآلات ضبط النطق .

ويبدأ المعنيون بتعليم المسلمين الأعاجم ، وإن كان التخطيط يبدأ بمشروع شامل لنشر العربية بين أبنائها! وبين المسلمين الذين لا يعرفونها . . وبين الأجانب عامة بعد ذلك . .

إن هذا اقتراح ساذج ، وما أريد إلا بدء العمل فوراً ، فلغتنا في خطر! وعند المتخصصين طرائق شتى ، والمهم هو أن نَغَار على لغتنا وتراثنا ، وأن يقف الزحف المروِّع الذي يكاد يجتاحنا من كل ناحية . .

إن ناسًا من قادة هذه الفترة العجفاء من تاريخنا ، يتناولون الساسة القدامي بالهزاء! وقد سمعت بعضهم يضن على «سعد زغلول» بلقب الزعامة ، وأنا لا صلة

لى بسعد أوبغيره ، ولكنى أعلم أن سعدًا لما تولّى وزارة المعارف فى مصر كان التعليم فى المراحل الأولى باللغة الإنكليزية ، كان كتاب الحساب المقرر على الصف الابتدائى تأليف «مستر تويدى»! وكذلك سائر العلوم ، فألغى سعد هذا كله ، وأمر أن تدرس المقررات كلها باللغة العربية وأن توضع مؤلفات جديدة باللغة القومية!!

وبذلك المسلك الناضج حفظ على مصر عروبتها . .

لقد كانت في سعد زغلول بقية من ثقافته الأزهرية الإسلامية ، جعلته يفعل ما يفعل ا

قال لى أحد الناس: إن سعداً اقترف كذا . .

قلت له:

إن كان لابد من اختيار أحد الشرين فلنرتكب أخف الضررين !! إن سعداً \_ غفر الله له \_ أحسن إلى جيلنا كله بجعلنا عربًا . .

والمطلوب الآن: هل يستطيع رجل أن يفعل فعل سعد، فيُعرَّب التعليم الجامعيَّ، إنه انكليزي في أقطار، فرنسي في أقطار، روسي في أقطار، ولا توجد صيدلة عربية ولا طب عربي!! . . إلخ

هل من زعيم شجاع غيور يبدأ هذا العمل ، ويتمه في عشر سنين؟؟

### إهانة العربية

إن اللغة العربية الآن تهان وتنتقص من عدة جهات . .

- ١ ـ الروايات التمثيلية التي تحكى عبارات السوقة والطبقات الجاهلية ، فتحيى ألفاظًا
   كان يجب أن تموت مكانها ، وتؤذى المسامع باللهجات العامية المنكورة !
- ٢ الزعماء الذين لا يحسنون الفصحى ويحلو لهم أن يتحدثوا إلى الجمهور ساعات طويلة ، فيجىء حديثهم معزولاً عن العقل والروية ، وتختلط فيه العربية والعامية ، وهم مولعون بخفض المرفوع وجر المنصوب ، ولا نعرف لغة في أرجاء الأرض يتحدث رؤساؤها بهذه الطريقة !!
- " الأشخاص الذين يقلدون المنتصر، والذين ذابت شخصياتهم ذوبانًا تامّاً، فيرون من الرقِّى أن يكون حديثهم بأى لغة إلا العربية، وهذا النوع من الناس: أفكارهم في جلودهم كما قيل أعنى أنهم يُجلدون بالسياط كي يفهموا، فليست لهم عقول يُقادون منها.!!

٤ - والطَّامة الكبرى في رجال المجامع الذين يرون العربية تنهار أمام ألفاظ الحضارة المحدثة ، ومصطلحات العلوم الكثيرة ، ومع ذلك فهم لا يحركون ساكناً ، مع أن العربية في خطر حقيقي !!

كتب الدكتور محمد عاطف كشك مقالاً عن تعريب التعليم الجامعي ناقش فيه الأوهام التي يرددها بعضهم لإبقاء العلوم تدرَّس باللغات الأجنبية ، والمتناقضات التي يقعون فيها وهم يحاولون إبعاد اللغة العربية عن ميدانها العتيد . . ونحن ننقل من مقاله الجيّد المخلص ردَّه الهادئ على شبهات القوم ، وبيان ما فيها من فراغ . .

## تناقضات.. ومغالطات

عند تأمل الأبعاد المختلفة لقضية تعريب التعليم الجامعي في وضعها الراهن يمكن اكتشاف عدد من التناقضات والمغالطات التي تحتاج إلى وقفة لفحصها ونقدها ، ويمكن مناقشة أهم هذه التناقضات والمغالطات في النقاط التالية :

١ - يمكن تقسيم الدول العربية فيما يتعلق باستعمال اللغة العربية في التعليم والحياة إلى مجموعتين: مجموعة الدول التي استطاعت أن تحافظ على استعمال اللغة العربية في معظم مراحل التعليم وفي الحياة والتعاملات الرسمية، ثم مجموعة الدول التي استطاع المستعمر أن يفرض عليها لغته لدرجة أنها وجدت نفسها بعد الاستقلال ومعظم أفرادها لا يستطيعون أن يتكلموا أويفهموا لغتهم القومية كما حدث في الجزائر وتونس.

ومن الغريب أن المجموعة الأخيرة تقدر ضرورة بذل جهود مضنية ومخلصة لاستعادة مكانة اللغة العربية ، في حين أن مجموعة الدول التي حافظت على اللغة العربية طوال فترات الاحتلال ، هي التي تتصاعد فيها الأراء التي تشكك في صلاحية اللغة العربية لاحتواء العلوم الحديثة ، وقدرتها على التعبير ، ومتابعة المتغيرات العالمية السريعة ، وخاصة في مجال العلم والتكنولوجيا . .

والتفسير الوحيد الذي نستطيع أن نقدمه لهذا التناقض ، هو أن الدول التي سادت فيها لغات غير لغتها القومية قد أتيحت لها الفرصة لأن تلاحظ أكثر الأثر الهدام لإهمال اللغة الأم ، وأن تؤمن أكثر باستحالة تحقيق الوحدة الثقافية والاستمرارية التاريخية وربط الأجيال الجديدة بواقعها ، مما أدى إلى تخبط وفشل عمليات التنمية المتكاملة ، في حالة الاستمرار في تجاهل اللغة القومية ، والوقوع

فى مثل هذا التناقض الغريب ليس نادر الحدوث ، فهو شائع على مستوى الأفراد وعلى مستوى الأفراد وعلى مستوى الدول عندما تتجاهل قيمة ما تملكه بالفعل .

٢ ـ مغالطة شائعة أيضًا فيما يتعلق باستعمال اللغة العربية يرددها كثير من العلماء ،
 مؤداها أن اللغة العربية عاجزة عن استيعاب التقدم العلمي والمصطلحات العلمية والحضارية التي نشأت في لغات أخرى .

ولن نرد على هذه المغالطة أو هذا الخطأ بمحاولة ترديد ما قيل كثيراً عن خصوبة اللغة العربية وغناها وقدرتها غير المحدودة على استيعاب كل مصطلحات العلم الحديث عن طريق البحث في التراث ، أو عن طريق الاشتقاق ، أونحت ألفاظ جديدة ، ولن نرد أيضاً على هذه المغالطة بالاستشهاد بعدد غير قليل من المحاولات العلمية الناجحة سواء بُذلت بواسطة أفراد أوجماعات أوهيئات (مثل مجامع اللغة العربية) والتي تم فيها نقل مصطلحات العلم الحديث والحضارة المعاصرة إلى اللغة العربية .

وأثبتت هذه المحاولات بالفعل ـ رغم وجود بعض نواحى النقص فيها ـ قدرة اللغة العربية ـ ربما أكثر من لغات أخرى كثيرة ـ على استيعاب كل مصطلحات الحضارة الحديثة .

كما أننا لن نرد على هذه المغالطة وهذا الخطأ بمحاولة تذكير القائلين به بما كان عليه الحال في عصور الحضارة العربية الإسلامية ، وازدهار العلم والفلسفة العربية عندما كانت اللغة العربية تستوعب العلوم المختلفة ، وتمتلك من الغنى والخصوبة والتجدد ما يجعلها قادرة على التعبير والتأثير ، سواء في العلوم التي نشأت في ظل الحضارة العربية أوالتي نقلت إليها عن طريق الترجمة وخاصة العلوم والفلسفة الإغريقية .

كل ذلك ربما كان معروفًا تمامًا للقائلين بعجز اللغة العربية ، وإذن ربما يكون مفيدًا أكثر أن نحاول اكتشاف الأسباب الدافعة للوقوع في هذا الخطأ أوهذه المغالطة ، وأعتقد أن الأسباب لا تخرج عن أحد الاحتمالات الآتية :

(أ) أن يكون القائلون بعجز اللغة العربية لا يفهمون لغتهم الأم فهمًا جيدًا ، ولا يعرفون قدرتها وإمكاناتها الهائلة ، لكنه يجب أن نذكرهم دائمًا بأنه مهما كان تعمقهم وتبحرهم في اللغات الأجنبية التي يستعملونها ، فسوف يظلون عاجزين عن معرفة كل أسرارها ، لأنها رغم كل شيء ليست لغتهم الأم .

- (ب) بعض الذين يحاولون باستمرار التشكيك في قدرة اللغة العربية ويصرون على استعمال لغات أجنبية رغم عجزهم الفاضح أحياناً في فهم أسرارها إنما يحاولون إخفاء تفاهة مضمون ما يقدمونه من مادة عن طريق تغريب الشكل الذي يضعونها فيه .
- (ج) الاحتمال الثالث لتفسير هذه الظاهرة هو احتمال الكسل الذى يجعل البعض يقول: مادمنا نأخذ مضمون ومحتويات العلوم من الخارج فلماذا نتعب أنفسنا ونبدد وقتنا في محاولة نقلها إلى العربية ؟ وخطر هذا الاتجاه \_ كما سوف نرى \_ أنه لا يدل فقط على الكسل ولكنه يدل أكثر على تجاهل طبيعة التقدم العلمي وارتباطه الوثيق باللغة .
- ٣ ـ المغالطة الثالثة الشائعة يقول أصحابها إن استعمال اللغة العربية يعزلنا عن العالم المتقدم ـ المنشئ للعلوم الحديثة ـ ويجعلنا غير قادرين على الاتصال بهذا العالم والتأثر به أوالتأثير فيه .

وهذه مغالطة من السهل فضحها فسوف نرى كيف أن التأثير في العالم واحتلال مكان بارز فيه ، لن يكون إلا عن طريق بناء الوحدة الثقافية لأمة ، والارتباط بالجذور التاريخية لها .

كما أن القائلين بهذا الادعاء إنما يخلطون بين استعمال اللغة العربية وتعلم اللغات الأجنبية الحية ، فلا أعتقد أن أحدًا يمكن أن ينكر فائدة ـ بل وضرورة ـ تعليم اللغات الأجنبية الحية بطريقة جادة وعميقة لكل الأجيال الجديدة ، لكن ذلك شيء واستعمال اللغة القومية شيء آخر ، والأمثلة أمامنا عديدة ، فمعظم النتائج الهامة للعمل متاحة في عدد محدود من اللغات الحية ، ولو أن الاتصال بالعالم المعاصر يحتم ضرورة التعليم بهذه اللغات لرأينا التعليم في معظم بلاد أوروبا يتم بالإنكليزية أوالفرنسية ، لكن ذلك لايحدث في الواقع ، والمثل الواضح الذي يمكن أن أسوقه هنا هو هولندا ، فالهولنديون يعرفون أن لغتهم ليست هامة حيث لا يتكلم بها أكثر من خمسة عشر مليونا ، ولذلك لا يوجد شاب هولندي لايعرف بجانب اللغة الأم لغتين أو ثلاثاً من اللغات الحية ، ولكن أحدًا لا يناقش بالمرة في أن التعليم في جميع مراحله يجب أن يكون باللغة الهولندية ، فما بالك باللغة العربية وهي لغة أهم بكثير من اللغة الهولندية باعتبار عدد الناطقين بها ، وباعتبارتاريخها وتراثها ، وحتى باعتبار اعتراف العالم بها .

هذه المغالطة أدت في الواقع إلى معضلة صعبة ، ففي مثل هذا الوضع المتردد والمهتز لا نحن حققنا الاتصال بالعالم ، ولا نحن حافظنا على وحدتنا الثقافية لأننا أهملنا لغتنا القومية ولم نتعمق في تعلم اللغات الأجنبية الهامة .

ثم إن هذه المغالطة جعلتنا أيضًا نقصر في محاولات الترجمة والتعريب للمصطلحات العلمية وألفاظ الحضارة باعتبار أنه لا مبرر لبذل الوقت والمال والجهد في ذلك ، في حين أن كل الدول المتقدمة والتي تعتز بلغاتها القومية تعترف بالترجمة والنقل وسائل فعالة في الاتصال والتبادل بين الحضارات واللغات المختلفة .

٤ - المغالطة الرابعة تتعلق بالادعاء القائل: إن التعليم في المرحلة الجامعية وخاصة في مرحلة الدراسات العليا لا يمكن أن يتم باللغة العربية ، وهنا تجاهل واضح لنجاح التعليم باللغة العربية في كل مراحل التعليم قبل الجامعة في معظم الدول العربية . وخطورة هذه المغالطة أنها ترتبط مباشرة بتدهور مستويات التعليم في كثير من الجامعات ، فكثير من الأساتذة لا يجيدون اللغات الأجنبية التي يُعلِّمون بها ، ومعظم الطلاب يجهلونها جهلاً تاماً ، وذلك يكون على حساب المادة العلمية والمستوى ، ويكون على حساب محاولات التأليف في اللغة العربية ، ومحاولات الترجمة إليها ، ونحصل في النهاية على أجيال غير قادرة على مواصلة التعليم ورفع المستوى العلمي ، وملاحقة تطورات العلم والتكنولوجيا لأنها لا تستطيع القراءة في لغات أجنبية ، ولا تجد أو لا تؤمن بما هو متاح في اللغة العربية .

هذا غراس الاستعمار شرقية وغربية في أمتنا المحروبة . .!!

### في مجــال الأدب

وفى الوقت الذى كان الاستعمار الثقافى يئد الفصحى فى مجال العلم ، كانت جهوده موصولة لقتلها فى مجال الأدب ، ولكى نكشف أسلوبه فى الفتك نحب أن نرجع قليلاً إلى الوراء . .

منذ خمسين سنة ، انتعشت العربية بنهضة أدبية فى شعرها ونثرها ، أشبهت أو أربت على تألقها القديم فى العصر العباسى الأول ، ولم يحدث فى تاريخنا الأدبى أن تعاصر فيه مجموعة من العمالقة ، كما حدث ذلك خلال القرن الماضى .

ففى ميدان النثر ظهر الرافعى ، والعقاد ، وأحمد أمين ، وزكى مبارك ، وطه حسين ، وأحمد حسن الزيات ، وعلى الطنطاوى ، وشكيب أرسلان ، وآخرون تغيب أسماؤهم عنى الآن .

وكان الانتماء الروحي لهؤلاء ، متبايناً ، فمنهم الوفيُّ للإسلام ظاهراً ، وباطناً منذ بدأ إلى أن مات !

ومنهم من استقى من ينابيع أجنبية تأثر بها في كتابته حيناً من الدهر ، كالعقاد الذي تأثر بأدب اللاتين ، ووقع بينهما تلاوم وجدال على هذا الانتماء وقيمته الإنسانية والثقافية ، ومنهم من غلبه فكر المستشرقين ، واتجه إلى التحلل . .

على أن هؤلاء جميعاً كانت الفصحى لغتهم ، وكان حسهم البياني رفيعاً ، وكانوا يحتقرون العامية ويترفعون عنها ، ومع أن بدايتهم كانت على هذا الخلط الذي وصفنا ، فإن أغلبهم ختم حياته بخير . .

فلم يمت العقاد إلا بعد أن ألف أروع كتبه وأخلدها في الإسلام وحقائقه ورجاله . .

وعلى نحو مّا كان طه حسين ، الذى بدأ ملحداً مارقاً ثم أخذ ينعطف نحو الإسلام ، وقد اعتمر وزار المسجد النبوى ، وقال لى الصديق الأستاذ محمد فتحى ، إنه كان معه على حافة القبر الطهور ، وقال : ... وكنت أمسك ذراعه وكان بدنه ينتفض بقوة . .!!

ويبدو أن الاستعمار الثقافي حاول تجفيف الروح الدينية في ميادين الأدب، ولكنه لم ينجح كل النجاح ، وبقيت الفصحي رفيعة الهام .

وفى ميدان الأدب الدينى وجد فقهاء ودعاة ومفكرون ومفسرون لهم تدفق وبلاغة وذكاء مثل: محمد رشيد رضا ـ تلميذ الإمام محمد عبده ـ ومحمد فريد وجدى ، وجمال الدين القاسمى ، ومحمود شلتوت ، ومحمد البهى ، والفقيه الكبير محمد أبوزهرة ، والفقيه المؤرخ محمد الخضرى ، ومجدد الإسلام فى القرن الرابع عشر حسن البنا ، وأخرون أذهل عنهم الآن . .

كانت اللغة العربية على ألسنة هؤلاء إذا خطبوا ، وعلى أسنة أقلامهم إذا كتبوا ، تنفجر ينابيع صافية . . ولو قُدِّر لهذه الفئة أن يطول بقاؤها لارتفعت بمستوى الجماهير ، وأعادتهم إلى حظيرة اللغة التي هبطوا دونها . .

وفى ميدان الشعر وجد أحمد شوقى ، وحافظ إبراهيم ، وخليل مطران ، والزهاوى ، والرصافى ، وأحمد محرم ، وعلى الجارم ، وغيرهم . . وهؤلاء مايقلون عن المتنبى ، والمعرى ، وأبى تمام ، وبشار بن برد ، بل إن هناك من النقاد ومؤرخى الأدب العربى من يرون أحمد شوقى أمير الشعراء العرب قديماً وحديثاً . .

وهؤلاء الشعراء - أعنى المسلمين منهم - كانوا عواطف الإسلام الحارة ومشاعره النابضة ، وكان شوقى الباكى الحزين في مأتم الإسلام وهزائمه ، كما كان المغنى الفرح في انتصاراته وانتفاضاته ، وكان الشعر يقود معارك الحرية ضد الاحتلال الأجنبي ، ويوقد نيران الحماس في الجماهير التي تنطلق بين الحين والحين لتدافع عن وجودها المادي والأدبي .

وظاهر أن هذه النهضة الأدبية المباركة كانت تبنى على المهاد الأول ، وتصل من أمجاد المسلمين ما أضاعه التفريط والغدر!

وظاهر أن محافظتها على التراث ، وتقديسها للقيم الدينية ، وولاءها العميق للغة العربية ، أن ذلك كله ثابت لا يتزحزح . . ولكن الاستعمار الثقافي لم ييأس ، وعداوته للغة القرآن لم تفتر !

إنه يريد القضاء على الإسلام ، وأيسر السبل إلى ذلك القضاء على العربية وقواعدها وأدابها .

وأظنه اليوم قد بلغ ما يشتهى! فقد اختفى الأدب العربى الأصيل، وإذا وجدت كتابات بالحروف العربية فإنها وعاء لمعان مبتوتة الصلة بأصولنا الروحية والفكرية . .

وإذا كان الأدب مرآة أمة ، ودقات قلبها ، فإن المتفرس في أدب هذه الأيام العجاف لا يرى فيه بتة ملامح الإسلام ولا العروبة ولا أشواق أمة تكافح عن رسالتها ، وسياستها القومية . وثقافتها الذاتية . .

ما الذي يراه في صحائف هذا الأدب ؟ لا شيء إلا انعدام الأصل وانعدام الهدف ، والتسول من شتى الموائد الأجنبية . . وحيرة اللقيط الذي لا أبّوة له .

والشعر؟ لا موضوع له! أذكر أن المرحوم أحمد زكى أبو شادى كان يهوى قول الشعر، وأصدر من نصف قرن مجلة باسم «أبوللو» تجمع إنتاج أمثاله من الهواة، وكان

أبوشادى «نحالاً» يزكى نحل العسل ، فقال أحد الظرفاء: . « إن أبا شادى مغرم بكل ما يلسع : بتربية النحل وقرض الشعر » . !!

وأشهد أن شعر أبى شادى كان أنظف ألف مرة مما يسمى في عصرنا هذا بالشعر المرسل . . فقد كان لكلامه نظم موسيقى ومحور يدور عليه . .

أما الأشخاص الذين يحلولهم حمل لقب «شاعر» دون أي نصاب من القدرة على النظم الموزون، والمعنى الرائق فأمرهم يستثير الدهشة والغضب . .!!

وأريد أن أصفهم بصدق ليعرف الناس: ماهم ؟

إذا لمحت عينى ما يسمَّى بالشعر المنثور تجاوزته على عجل ، لأنى من طول ما بلوته يئست أن أجد فيه معنى جادًا ، أو شعورًا صادقًا أوفكرة واضحة ! غير أنى أحياناً أقرأ ما يترجم من الشعر الأجنبي لأتعرف على ألوان الحس التى تخامر شتى الأجناس ، ولأصل الرحم الإنسانية بيننا وبين الآخرين . .

وشاء الله أن أقرأ خلال فترة قصيرة كلمات ، ولا أقول أبياتاً لشاعرين ، أحدهما : أميركي ، والآخر : إسباني ، تريثت وأنا أطالعها إذ استبانت لي من خلال السطور حقائق بالغة الوضوح جديرة بالاحترام .

أما الشاعر الإسباني فيذكر في شعره المرسل - هكذا ترجم لنا - أن في أصله عرقاً عربيّاً ، ومن ثَمّ فهو يتغنى بالحضارة التي أينعت في الأندلس ثمانية قرون ، ويومئ إلى شعاعاتها التي أضاءت أوروبا خلال العصور الوسطى ، ويذكر في ألفاظ خاطفة كيف أمّحت هذه الحضارة ، أوكيف انتحر أصحابها ! وهاكم كلمات الشعر الإسباني (عن الحضارة العربية في أسبانيا ، للدكتور محمود على مكى) :

أنا مثل أولئك القوم الذين عمروا أرض أجدادى

أنا من جنس كان قديماً صديقاً للشمس !!

أنا من أولئك الذين كسبوا كلُّ شيء وفقدوا كل شيء . .

وروحى هي روح الزنابق العربية الإسبانية . .

إن هذه الكلمات أهاجت في نفسي عاصفة ترابية ، كرياح الخريف التي تهب بغتة ، فتثير الغبار ، وتحمل الأوراق الجافة ، وتحرك معاني البلي . .

نعم كانت لنا على هذه الأرض حضارة أقمناها يوم كنا حملة وحى ، وصلة بين الأرض والسماء ، فلما خُنَّا كتابنا ، وأرخصنا رسالتنا طاردتنا نقمة رهيبة ، وفقد كل شيء ، أو كما قال أبو تمام :

# ثم انقضت تلك السنون وأهلها فكأنها ، وكأنهم أحسلام . .!!

والأعجب من هذا التاريخ أن أصحابه لا يذكرونه ، ولا يستخلصون منه عبرة !! مالى أذهب بعيداً عن موضوعى؟ إننى أريد الكلام فيمايسمى بالشعر المنثور ، وقد نقلت نموذجاً منه للشاعر الإسبانى «مانويل ما تشادو» فلأذكر النموذج الآخر الذى أعجبنى للشاعر الأميركى «جون هانيز» «من مقال للأستاذ درويش مصطفى الفار».

كلما نظرت إلى اللبن مسكوباً على المائدة

ورأيت الأكواب ملقاة بغير عناية

تذكرت كل الأبقار التي تشقى . .

وضياع «الأطنان» من الحشائش في المرعى

ومعاناة الضروع التي تمتلئ لتحلب

وأشجار الغابات التي تجتث لصناعة الورق

و «ملايين» الشموع التي تحترق هباء

فعلى كل مائدة في العالم المتخم تنسكب الألبان ضائعة

ويحاول «ملايين» الأطفال الغرثي التقاطها بقطع الإسفنج دون جدوى . .!

هل هذه النظرة مادية ؟ هل الشاعر الأميركي يتألم للدولارات الضائعة ؟ من الظلم أن نوجه إليه هذه التهمة ، إن الرجل يمقت الإسراف ، وإراقة نعم الله على الثرى .

تصور اللقمة التي ترمى بها دون اكتراث ، كم سنبلة قمح بها ؟ كم بذل الفلاح من جهد حتى أوصلها إلى يدك ؟

أما كان الأولى أن تصان لينتفع بها فقير بدل أن تستقر في صناديق القمامة ؟ لكن التبذير يزين لأصحابه ازدراء كل شيء ، والاستهانة بمواقعه ، ولأمر

ما يقول الله تعالى: ﴿ إِنَّ الْمُسَدِّرِينَ كَانُوا إِخْوَانَ الشَّيَاطِينِ وَكَانَ الشَّيْطَانُ لِربِّهِ كَفُوراً ﴾ (١)

والجنس العربى أجدر الناس بمعرفة مقابح التبذير، فإن العرب الأغنياء متخصصون في بعثرة مال الله هنا وهناك دونما اكتراث . .!

والشاعر الأميركي يقرر في كلماته حقائق لا ريب فيها ، ولست أدرى هل هي في الأصل الإنجليزي مضبوطة الأداء وفق موسيقي خاصة ، أم أن الشعر عند القوم مرسل ؟

إن الشعر العربي له موسيقاه الخاصة ، وقد أحصى الرواة له ستة عشر نغماً تتعانق مع العواطف ، وتنساب معها الأحاسيس الإنسانية انسيابًا ساحرًا جميلاً . .

والفرق بين الكلام العادى والقصائد المنظومة ، كالفرق بين الأصوات المعتادة ، وبين ألحان الناى وصدح الآلات الموسيقية المختلفة ، وقد نبغ شعراء كثيرون في تاريخنا الأدبى ولا يزال تراثهم موضع درس واحترام ، وترديد لما حوى من عواطف وتجارب . .

وقد غالى أبوتمام في وصف الشعر وأثره عندما قال:

ولولا خلال سنّها الشعر ما درى بغاة العلا من أين تؤتى المكارم! وبيت أبى تمام أفضل من بيت العقاد الذي يقول:

والشعر من نفس الرحمان مقتبس والشاعر الفذ بين الناس رحمان !! هذا الكلام من هفوات العقاد - رحمه الله - المردودة عليه .

### الشعرالمرسل

وقد ظل العرب أقل من عشرين قرناً يصوغون شعرهم حسب البحور المأثورة عنهم حتى جاد هذا العصر الأنكد بما يسمَّى: الشعر المرسل ، محاكاة للشعر الأوروبي كما يقولون . .

وأكرهتني الأيام على سماع هذا اللغو من بعض الإذاعات ، أوقراءته في بعض المجلات فماذا وجدت ؟ تقطّعًا عقليّاً في الفكرة المعروضة ، كأنها أضغاث أحلام ،

<sup>(</sup>١) الاسراء : ٢٧ .

أوخيالات سكران . . ثم يُصَبُّ هذا الهذيان في ألفاظ يختلط هزلها وجدُّها ، وقريبها وغريبها وغريبها ، وتراكيب يقيدها السجع حينًا ، وتهرب من قيوده أحياناً . . ثم يوصف المشرف على هذا المخلوط الكيماوي المشوش . . بأنه شاعر . .

فى الشعر الأجنبى ـ المرسل صورة ذهنية أوعاطفية ظاهرة على النحو الذى سُقنا شواهده أول هذا البحث ، أما التقليد العربيُّ له فشيء غريب حقًا .

واسمع هذا الكلام الذى نشرته صحيفة الراية في ملحقها الأسبوعي (٥٦٧): وصاعداً فصاعداً . .

نأيت عن خريطة الليمون والحوانيت الخفيفة . .

حجر من النهر اصطفاني . . فارتعدت !

الثور والحمير تجرى فوق أكوام الغلال!!

وحاجتي لمعطف التبرك . .

ابتداء فجر صحن بيتنا \_ السحارة العتيقة . .

أن الأوان . .

لأروح في السيجا قوى الجأش . .

لأروح تحت البواكي أملاً السيجا مرابيع النجوم . .

قوس الجنازة الذي . .

يمتد في قوس البيوت الواطئة . .

الصاغة الملثمون والحلب . . والنسوة الحبالي . .

قلبي الذي يجول . . إلخ إلخ

مَنْ مِنَ الناس في الدنيا أو في الآخرة يفهم هذا المجون ؟ كأن جامع الحروف التقط كلمات من على الأرض ، ورصّها كيفما اتفق! وزيادة في التهويل أوالتزوير جاء الرسام فوضع حولها بعض الزخارف الغامضة ، وتحت عنوان «وشم العاشق» سمى هذا الخليط الكيماوي شعرًا .!!

كان صديقى محمد مصطفى حمام رحمه الله مولعاً بتقليد هذا الشعر المرسل، والضحك من قائليه، فجاءني يوماً يقول: اسمع هذه القصيدة.

تحت شجرة الأبدية . .

جلس الدهر يتفلَّى

وجلست معه أرمق الأفق البعيد . .

على شاطىء مديد من الصخور اللينة . .

هناك في الجزر التي تبارز الأمواج . .

كانت حبيبتي تحيا مع الغزلان وبقر الوحش . .

أين أنت يا حبيبتي . . ؟؟

فقلت له مصححاً: أين أنت يا مصيبتي ؟

هكذا قال الشاعر ، أوكذلك يجب أن يقول! ومع ذلك فهذا الهزل المصنوع أكثر تماسكاً من الشعر المرسل الذي انتشر في صحفنا انتشار القمامات في الطرق المهملة . .

ذلكم صنيع الاستعمار الثقافي بنا ، وبلغتنا ، وتراثنا الأدبى ، وخصائصنا الفنية !

وقد راقبت إنتاج ذوى الأسماء اللامعة في هذا الميدان المبتدع ، فوجدت السمة الغالبة على هذا اللغو المسمّى شعراً لا تتخلف أبداً . . التفكير المشوش أواللاتفكير ، والتعبير الذي يجمع الألفاظ بالإكراه من هنا ومن هنا ويحاول وضعها في أماكنها ، وتحاول هي الفرار من هذه الأماكن . .

والسؤال الذي يتردد باستمرار لماذا أيها القوم تسمون أنفسكم شعراء إذا كنتم لاتحسنون قرض الشعر وبناء القصيدة ؟ لماذا لا تحاولون أن تكونوا ناثرين بعد استكمال القدرة العقلية واللغوية ؟

ومن العجائب أن هذا العجز الأدبى يلبس ثياب البطولة ، فعندما مات صلاح عبدالصبور ، غفر الله له ، نشر الرسامون الهزليون صورة لتمثال أقيم له وقد نقشت في قاعدته هذه العبارة «فارس الكلمة»!

أى فروسية؟ إنها طريقة المصريين - أوالعرب أحيانًا - فى تسمية الأعمى أبابصير، وتسمية الأقرع: شعراوى !! كذلك يسمى العاجز عن نظم الكلم: فارس الكلمة . .!!

## العربية في خطر

عندما يتشابه الأنين أقول: قد تكون العلة واحدة! ولقد سمعت مدرساً للغة العربية في إحدى دول الخليج يتألم، وكأنه يستغيث، فقلت: إن مثل هذا الجؤار شق مسامعي في دول الشمال الإفريقي، وفي وادى النيل، وفي أقطار أخرى، لا بدَّ أن العلة واحدة.

وأخذت أقرأ ما نشرته جريدة الاتحاد في العدد (٣١٤٠).

قال المحرر:

« اللغة العربية من أهم الركائز التي تميز مجتمعنا عن بقية المجتمعات الأجنبية ، تلك اللغة التي تميز هوية هذا المجتمع ، وتثبت شخصيته وانتماءه . . وحين نطالب بالاهتمام بلغتنا العربية وإرساء قواعدها في أذهان طلابنا ، فإننا ندعو إلى ذلك من باب الغيرة على لغة الضاد .

والذى دعانى إلى الخوض فى هذا الموضوع. هو شكوى تلقيتها من أحد أساتذة اللغة العربية عبر الهاتف حيث عبر عن تذمره ومعاناته، وأبدى دهشة واستغرابًا من ضياع معالم هذه اللغة فى مجتمع الإمارات!

ذكر لى أنه يقوم بتدريس اللغة العربية ، ويحاول جاهداً أن يرسخ ويثبت في أذهان التلاميذ مدى أهمية هذه اللغة وجمالها وسهولتها وبساطتها ، وكيف أن العرب قديماً كانوا حريصين كل الحرص على معالم لغتهم ، واعتبروها أساس الحضارة .

يقول: إنه حين يخرج من المدرسة فإن معالم اللغة العربية تضيع من أمامه تماماً، فسائق التاكسى الذي يركبه أجنبي (هندي أوباكستاني)، وحين يصل إلى البيت ويرفع سماعة التليفون ليسأل في المستشفى عن صديق له يعالج هناك، فإن عامل البدالة «الأجنبي» يجبره على التفاهم معه بلغة غير العربية، وحين يذهب إلى السوق، فإن كل البائعين في السوق أجانب، ويحتاج إلى عدد من القواميس لكي يستطيع التفاهم معهم، وحتى الحمّال الذي ينقل مشترياته من داخل السوق إلى

السياراة أجنبي . . ويكمل هذا المدرس «العربي» طريقه ليفاجأ أن كل شيء في هذا المجتمع بعيد كل البعد عن اللغة العربية ! فيحس في المدرسة أنه هو الوحيد الذي يجاهد ويكافح من أجل إرساء أسس هذه اللغة في أذهان أبناء هذا المجتمع «العربي» .

الحقيقة أنه ليس لدى أى تعليق على أقوال هذا المدرس «الغلبان» ، سوى أن أضيف أن التلاعب بلغتنا امتد إلى لوائح الإعلانات فى الشوارع العامة ، وأسماء المحلات ، والمعارض التى تكتب بخطوط عريضة ومليئة بالأخطاء اللغوية! والغريب أن البلديات لا تعير هذا الجانب أى اهتمام ، وتترك أصحاب المحلات «الأجانب» يكتبون ما يشاؤون بالطريقة التى يريدونها ، ويعلقون كتابتهم بشكل استفزازى فى الشوارع العامة!» .

هذا مثال للهوان الذي تلقاه اللغة العربية في الأسواق والشوارع . . وقد سقنا أنفاً مثالاً لما تلقاه لغتنا «الجميلة» من اقصاء وإزراء في ميادين العلوم ، ثم لما يلقاه أدبها من تشويه وغبن في ميادين الأداب والفنون ، وماذا بقى للغتنا من أماكن تكرَّم فيها؟

إننا نصيح محذِّرين : اللغة العربية في خطر ، أدركوها قبل فوات الأوان !!

**363636** 



هرف الله الاعتدال

مع أننى حار العاطفة ، جيّاش المشاعر ، إلا أننى أفضّل الهدوء والتلطّف على الشدة والتعسّف ، وأفرض على نفسى منطق العقل ، وربما قسرتُها على حكمه وهى له كارهة! وعقبى ذلك حسنة في الدنيا والآخرة!

ولقد دار بينى وبين شاب من العاملين في الميدان الإسلامي حوار قاس ، كنت فيه أطيل الاستماع ، وأقلُّ التعليق ، وفي نهاية المطاف ، قلت ما عندى كله . .

قال: إنكم تتهموننا بالتطرُّف فهلا شرحتم موقف الطرف الآخر منا ؟ وكشفتم عن مسلكه معنا ، أكان معتدلاً أم متطرفًا ؟

إن فلاناً فعل بنا كذا وكذا ، مِنْ سفك وهتك و . . و . .

قلت: إن فلاناً هذا مات من سنين طوال وأفضى إلى عمله ، رحمه الله!

فصاح: لا رحمه الله ولا غفر له ، لو أن رسول الله على استغفر له ما قبل منه! الم تقرأ قوله تعالى لنبيه على في مثل هذا الشأن: ﴿ اسْتَغْفُرْ لَهُمْ أَوْ لا تَسْتَغْفُرْ لَهُمْ إِن تَسْتَغْفُرْ لَهُمْ اللهِ وَرَسُولِهِ وَاللّهُ لا يَهْدِي تَسْتَغْفُرْ لَهُمْ سَبْعِين مرَّةً فَلَن يَغْفِرَ اللّهُ لَهُمْ ذَلِك بِأَنّهُمْ كَفَرُوا بِاللّهِ وَرَسُولِهِ وَاللّهُ لا يَهْدِي اللّهِ وَرَسُولِهِ وَاللّهُ لا يَهْدِي اللّهِ اللهِ وَرَسُولِهِ وَاللّهُ لا يَهْدِي اللّهُ اللّهُ اللهِ وَرَسُولِهِ وَاللّهُ لا يَهْدِي اللّهُ اللّهُ اللهِ اللهِ وَرَسُولِهِ وَاللّهُ لا يَهْدِي اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهِ وَرَسُولِهِ وَاللّهُ لا يَهْدِي اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللهُ اللّهُ اللّهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللهُ اللّهُ اللللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللهُ الللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللهُ الللّهُ الللللّهُ الللللهُ اللللهُ اللللللّهُ الللللهُ الللللهُ الللل

وحاولت الكلام . ! ولكنه مضى يهدر : ماذا تقول فى رجل أذل العرب ومكن لليهود ؟ ماذا تقول فى رجل ألغى المحاكم الشرعية ، والوقف الإسلامى ، وحل الجماعات الإسلامية ، أو وضع نشاطها تحت الحراسة ، وقتل مئات المؤمنين فى السجون أشنع قتلة ، وعذاب الألوف عذابًا تشيب له النواصى ، وأذل من أعز الله ، وأعز من أذل الله ، ولم يترك الدنيا إلا بعد أن صبغ وجوه المسلمين بالسواد والخزى !! ومكن لأعداء الله تمكينًا ما رأوا مثله من ألف عام !!

قلت له: لا تجتر آلام الماضى ، واشتغل بالبناء للإسلام ، وليكن ذلك أغلب على فكرك من الانتقام وطلب الثأر . . واستمعوا إلى من يعرفكم بحقائق الإسلام من كبار المربين ، وجهابذة العلماء ، بدل أن تكتفوا بقراءة مجردة لبعض الكتب . .

<sup>(</sup>١) التوبة : ٨٠ .

فقال الشاب في مرارة: كبار العلماء؟!

إن أمرًا صدر إلى هؤلاء الكبار باستقبال «مكاريوس» جزار الإسلام في قبرص، فاستقبل بحفاوة في الأزهر الشريف . .

وإن أمرًا آخر صدر بمنح «سوكارنو» وهو شيوعى متبذل ، معروف جيدًا في أندونيسيا ، شهادة الدكتوراه في الفلسفة فاجتمع هؤلاء الكبار ومنحوه من الأزهر الشريف هذه الشهادة!

وأمراً ثالثًا صدر بوضع الحجر الأساسى لكنيسة ، فسارع وكيل الأزهر إلى تلبية إشارة السادة الذين أمروه ، ولم يقع في تاريخ الفاتيكان نفسه أن كُلِّفَ رجل دين كاثوليكي بوضع الأسس لكنيسة تخالف مذهبه !!

وقد سكت أولئك العلماء على مظالم أفقدت الجماهير نخوتها وكرامتها وشجاعتها ، ورضوا بمحاربة مظاهر التدين والتقوى مع أننا نواجه دولة دينية أقامت كيانها على أنقاضنا .!

قلت:

يا بُنى ليس كل العلماء كما تصف، وإذا مضيت أنت وصحبك في هذه السبيل فلن تعودوا . .

### قسادة الأمة

إن الخوارج قبلكم ركبوا هذا الشطط، فَدُفنوا في تراب التاريخ على عجل..

والذين قادوا الرسالة الإسلامية ليسوا ولاة السوء، ولا المعارضين الحمقى! إنما قادة الإسلام العلماء المربون، والفقهاء المخلصون . . !

هل أقول: إن اليهود أعقل منكم ؟

قال: كيف؟

قلت: لما عقدوا أول مؤتمر عالمى لهم فى سويسرا<sup>(۱)</sup> كى يقيموا دولتهم ، ووصلوا إلى مخطط مدروس ، قال رئيسهم «هرتزل»: ستقوم «إسرائيل» بعد خمسين سنة (۲)! وقامت بعد خمسين سنة .!

إن الرجل لم يعمل لنفسه ولا لأولاده ، إنه يغرس لمدى بعيد ، ربما لا يذوق جناه إلا الأحفاد! ليس مهما أن يرى هو نتاج ما فعل ، المهم أن يصل إلى غايته . .

وإنما قدر الرجل نصف قرن لأنه يريد الخلاص من مشكلات تراكمت خلال قرون طوال ، لا يمكن الخلاص منها بجرة قلم أوبصيحة حماس !

ومن الظلم أن أُحمِّل الجيل المعاصر أوزار الهزائم الهائلة التى لحقت بنا ، إنها حصاد خيانات اجتماعية وسياسية وقعت من زمان غير قصير ، فكيف تفكرون في إزالتها بخطط مرتجلة وجهود قاصرة ؟

إن رسولنا على يوم صاح بعقيدة التوحيد كانت مئات الأصنام صفوفاً داخل الكعبة وحولها ، وقد ظل ثلاثا وعشرين سنة يدعو ، تدرى متى هَدَمَ هذه الأصنام ؟ في السنة الحادية والعشرين من بدء الدعوة !! .

إنه ما فكرحتى في عمرة القضاء أن يمس منها وثنًا - أى قبل فتح مكة بسنة - أما أنتم فتريدون الدعوة إلى التوحيد في الصباح ، وشن حملة لتحطيم الأصنام في الأصيل! والنتيجة التي لا محيص عنها مصارع متتابعة ، ومتاعب متلاحقة ، ونزق يحمل الإسلام مغارمه دون جدوى!

وأريد أن أؤكد للشباب أن إقامة دين شيء ، واستيلاء جماعة من الناس على الحكم شيء آخر ، فإن إقامة دين تتطلب مقادير كبيرة من اليقين والإخلاص ونقاوة الصلة بالله ، كما تتطلب خبرة رحبة بالحياة والناس والأصدقاء والخصوم ، ثم حكمة ، تؤيدها العناية العليا في الفعل والترك والسلم والحرب . .!

إن أناساً حكموا باسم الإسلام ، ففضحوا أنفسهم ، وفضحوا الإسلام معهم !! فكم من طالب حكم يؤزه إلى نشدان السلطة حب الذات ، وطلب الثناء ، وجنون العظمة !!

وكم من طالب حكم لا يدرى شيئاً عن العلاقات الدولية ، والتيارات العالمية والمؤامرات السرية والجهرية!!

<sup>(</sup>١) كان ذلك سنة ١٨٩٧ م . (٢) قامت إسرائيل رسميا سنة ١٩٤٨ بقرار التقسيم الشهيد .

وكم من طالب حكم باسم الإسلام وهو لا يعرف مذاهب الإسلاميين في الفروع والأصول، فلو حكم لكان وبالاً على إخوانه في المعتقد، يفضلون عليه حكم كافر عادل!

ولقد رأيت ناسًا يتحدثون عن إقامة الدولة الإسلامية لا يعرفون إلا أن الشورى لا تلزم حاكمًا ، وأن الزكاة لا تجب إلا في أربعة أنواع من الزروع والثمار ، وأن وجود هيئات معارضة حرام ، وأن الكلام في حقوق الإنسان بدعة . . إلخ ، فهل يصلح هؤلاء لشيء ؟!

إننى أقوم بالعمل أحياناً ، ثم أراجع دوافعه فى نفسى ، فأشعر أنى لم أكن فيه مخلصًا كما ينبغى ! غلبنى حب الدنيا أو الاعتداد بالنفس ، فأحس الألم والندم ، وأرى أنى - بهذا الخلط - لا أصلح لولاية الناس ، وجعل كلمة الله هى العليا . . ذلك أن الله عندما يُهلك الظلمة لا يستخلف بعدهم ظلمة مثلهم ، إنما يستخلف مسلمين عُدولاً صالحين ، قال تعالى موضحًا سبيل من يؤيدهم من خلقه : ﴿ وَمَا لَنَا أَلاَ نَتُوكَلُ عَلَى الله وَقَدْ هَدَانَا سُبُلَنَا وَلَنصْبُرنَ عَلَىٰ مَا آذَيْتُمُونَا وَعَلَى الله فَلْيَتُوكُلُ الْمُتُوكُلُونَ ١٠٠ وقال على الله وقد هدانا سُبُلَنَا ولَنصْبُرنَ عَلَىٰ مَا آذَيْتُمُونَا وَعَلَى الله فَلْيَتُوكُلُ الْمُتُوكُلُونَ ١٠٠ وقال الذين كَفَرُوا لِرُسُلهم لَنُحْرجَنكُم مَنْ أَرْضنَا أو لتعُودُنَ فِي مِلْتنَا فَأُوحَىٰ إِلَيْهِمْ رَبُهُمْ لَنُهْلِكُنَ الظَالمين ١٠٠ وَلَنْ مَا الْمُرْض مِنْ بعُدهم ذَلِك لَمَنْ خَافَ مَقَامِي وَخَافَ وعِيد ﴿ (١)

هناك نصاب من الكمال النفسى والعقلى لابد من تحصيله لمن يريد خدمة الدين ، وإقامة دولة باسمه ، واكتمال هذا النصاب لا يتم بغتة ، وإنما يتكون مع سياسة النَّفُس الطويل . .

ومعاذ الله أن أتهم غيرى بسوء النية ، ولكننى أريد تحصين نهضتنا من العلل التي لا تبلغ القصد ، ولا تحقق الهدف . .

# من أسباب التطرف الديني

للتدين المنحرف أسباب نفسية ، وأخرى علمية ، تظهر في أقوال المرء وأفعاله ، وتلحظ فيما يصدره من أحكام على الأشخاص والأشياء!

وتتفاوت هذه الأسباب قوة وضعفاً ، وقلة وكثرة ، ولكنها على أية حال ذات أثر عميق في تحديد المواقف والاتجاهات . .!

<sup>(</sup>۱) ابراهیم : ۱۲ - ۱۶ .

والمفروض في العبادات التي شرعها الله للناس أن تزكى السرائر، وتقيها العلل الباطنة والظاهرة، وتعصم السلوك الإنساني عن العوج والإسفاف، والجور والاعتساف.

وكان هذا يتم حتمًا لو أن العابدين تجاوزوا صور الطاعات إلى حقائقها!

وسجدت ضمائرهم وبصائرهم لله عندما تسجد جوارحهم ، وَتَحَرَّكَ أَنْفَسُ ما في كيانهم \_ وهو القلب واللب \_ عندما تتحرك ألسنتهم . .

أما إذا وقفت العبادات عند القشور الظاهرة ، والسطوح المزوَّرة ، فإنها لا ترفع خسيسة ولا تشفى سقامًا .

وقد كتبت يومًا كلمة عن « الحطيئة عندما يشتغل بالدعوة » وتساءلت : ماذا تنتظر من رجل طبيعته شرسة إلا الوعظ بقوارص الكلم وسيء العبارات؟

إن طبائع بعض الناس تحوِّل الدين عن وجهته إلى وجهتها هي ، فبدل أن تهدى تصدُّ ! وبدل أن تسدى تسلب !

وقد نبه القرآن الكريم إلى خطورة نفر من الأحبار والرهبان ، جعلوا الدين كهانة تفسد بها الفطرة ، وتصطاد بها المنفعة . ﴿إِنَّ كَثِيرًا مِنَ الأَحْبَارِ وَالرُّهْبَانِ لَيَأْكُلُونَ أَمْوَالَ النَّاسِ بِالْباطِلِ ويَصِّدُونَ عَن سبيلِ اللَّهِ ﴾ (١) وهذا النوع من الناس آفة الأديان كلها ، وفيه يقول الشاعر :

وهل أفسد الدين إلا الملوك وأحبار سوء ورهبانها . . فباعوا النفوس ولم يربحوا ولم تغل في البيع أثمانها!

والآفات النفسية تبدأ مع الطفولة ، بل قد تنحدر مع خصائص الوراثة ، وإذا لم تذهب بها التربية الراشدة ، نمت مع المرء شابًا ، وبقيت في دمه شيخًا .

وانظر إلى رجل كأبى سفيان ، لقد كان قائد مكة وشيخها المقدم في الجاهلية ، ولم يفت الرجال الذين يعرفونه أنه يحب الفخر ، وأن كلمة تنوِّه بشأنه قد تؤثر في حكمه . .

<sup>(</sup>١) التوبة : ٣٤ .

واقترح العباس رضى الله عنه على رسول الله على أن يجعل له شيئًا يطمئنه على مكانته بعد غلبة التوحيد على أم القرى! واستجاب النبي على لرأى عمه ، فقال:

«نعم، من دخل المسجد فهو أمن، ومن دخل دار أبى سفيان فهو آمن، ومن قعد في بيته فهو آمن» واستراح أبوسفيان أن ذكر اسمه، ومَهَّد لتسليم مكة دون حرب!!

وقد تتستر العلة النفسية وراء الحماسة للقيم والغيرة على الحق ، وأوضح مثل لذلك الرجل الذي علّق على تقسيم رسول الله على للغنائم ، فقال : هذه قسمة ما أريد بها وجه الله . .

إن الرسول على قد يتألّف بعض الناس بشىء من حطام الدنيا ، لأن اليقين لم يستمكن من قلوبهم ، وكان على الرجل الذى لم تعجبه القسمة أن يتساءل عن سرها . . إما أن يسارع إلى اتهام أشرف الخلق فهذا مرض باطن !

وقد نبه النبيّ عليه الصلاة والسلام إلى أن هذا الصنف يطيل الصلاة والقراءة ، ولكن عبادته لا تزكي سريرته ، ولا تشفى علته . . !

وفى غزوة العُسْرة تساءل النبى عن كعب بن مالك ، ما أخّره ؟ فتطوع رجل باتهامه قائلاً: ألهاه النظر فى بُرْدَيْه ! وهى كلمة محقورة تنبىء عن الحقد! فكعب أحد الثلاثة الذين خُلِّفُوا ، وقد عفا الله عنهم ، وتاب عليهم .

وفى أثناء أزمة كعب جاءته رسالة من ملك الروم تستحثه على ترك المدينة ، واللحاق معززاً بحاشية الملك ، فعد ذلك محنة ، وأحرق الرسالة ! وارتقب الفضل الأعلى حتى جاءه ـ وهو له أهل ـ بيد أن بعض الناس ينظر إلى غيره بعين المقت التى تبدى المساوئ وتخفى المحامد ، وينتهز أول فرصة ليشبع ضغنه . .

وكان التعليق الذي باء به أن هذا ومثله يلوون ألسنتهم بالكلام كما تلوى البقر السنتها بالحشائش ، لهم الناريوم القيامة . . !!

وكما رأينا من سَبَّاق للكلام في الدين لا حصيلة له إلا اللغو والهباء ، فالوعظ لا يبلغ هدفه مهما كان بليغًا إذا قارنته نية مغشوشة ...

سمع الحسن البصرى ناصحًا قوى البيان ، لكنه لم يتأثر به ، فقال له : «يا هذا ، إن بقلبي شيئًا أو بقلبك . .! » .

والآفات النفسية تشيع بين ناس كثيرين ، فيهم المتدين وغير المتدين ، وعلماء التربية يرون هذه العلل أخطر من الرذائل المادية .

ومن المقرر أن معاصى القلوب أخطر من معاصى الجوارح! فالكبر شر من السكر ، وإن كان الشارع أعد عقوبة عاجلة للسكارى ، إلا أنه أرجأ المستكبرين ليوم تطؤهم فيه الأقدام . .

والسر في هذا أن السكران يتناول ما يضره وحده غالباً ، فهو بالخمر يفرى كبده ويحقر عقله ، أما المتكبر فهو يجتاح حقوقاً ، ويظلم مستضعفين ، ولا يقف دائرة عدوانه عند حد . .

ولا تحسبن الكبر صعر الخدّ وتثاقل الخطو! فهذه مظاهره الطفولية! الكبر بطر الحق وغمط الناس، وانتهاج مسلك يفرض شهوة فرد على جماهير غفيرة.

وتدبر سياسة هؤلاء المرضى العتاة ، وهم يقلبون الحق باطلاً والباطل حقًا .

يقول موسى لفرعون: ﴿ قَدْ جِئْتُكُم بِبَيِّنَةً مِّن رَّبِّكُمْ فَأَرْسِلْ مَعِيَ بَنِي إِسْرَائِيلَ ﴾ (١)

ويكون جواب الطاغية وملئه : ﴿ إِنَّ هَذَا لَسَاحِرٌ عَلِيمٌ (١٠٠٩) يُرِيدُ أَن يُخْرِجَكُم مِّنْ أَرْضكُمْ ﴾ (٢)

رجل يريد الفرار بقومه من العذاب فيتهم بأنه يريد إخراج المواطنين من أرضهم . .

فإذا عرف نفر من الأتباع الحق وآمنوا به ، قيل لهم : ﴿ آمَنتُم بِهِ قَبْلَ أَنْ آذَنَ لَكُمْ ﴾ (٣) سبحان الله ! لماذا ينتظر إذنك ؟

(١) الأعراف : ١٠٥ . (٢) الأعراف : ١٠٩ : ١١٠ . (٣) الأعراف : ١٢٣ .

قديمًا وحديثًا وجد أولئك المنحرفون من حملة الأسماء الطنانة ، فكانوا بلاء على أممهم ، ودفعت الشعوب آلافاً مؤلفة من القتلى ، ثمناً للمجد الشخصى الذى يزعمه رجل يقول : أنا الدولة . .! أو أنا وحدى . .!

والاستبداد السياسي هو البيئة الخصبة لإنبات هؤلاء الفراعين ، ويؤسفنا القول: إنه في الشرق أكثر منه في الغرب ، وهو السَّدُّ الأعظم أمام ارتقاء أمم شتى والسر في انتشار رذائل المَلَق والصَّغَار في جنباتها . .

وعندما أبحث عن جراثيم الانحراف بين المتدينين أجد هذا اللون من الفرعنة وراء جملة من المسالك التى نشجبها ، ونضيق بأهلها ، فبعض الجماعات نبتت أفكارها فى السجون ، ونمت أشواكها وراء القضبان ، يوم استطاع رجل فرد أن يأمر باعتقال ثمانية عشر ألفاً فى عشية واحدة ، وأن يدخل الكابة والذل على ثمانية عشر ألف بيت من المسلمين !!

هل أدافع بهذا القول عن التطرف ؟ لا ، فأى عالم مسلم يأبي العِوج الفكرى ، والانحرافات النفسية !

إن هذا الشباب مختل المزاج ، فصاحب الرسالة ما خيّر بين أمرين إلا اختار أيسرهما ، وهؤلاء الشبان ما خُيِّروا بين أمرين إلا اختاروا أصعبهما .

والإسلام يقدم الدليل ، ويؤخر العنف ، فما يلجأ إليه إلا كارهًا ، أما أؤلئك الشبان فقد نظروا إلى الأسلوب الذي عُوملوا به ، واستبيحت به دماؤهم وأعراضهم فلم يروا أمامهم إلا السلاح!.

ويوجد بين المتدينين قوم أصحاب فقر مدقع فى ثقافتهم الإسلامية ، وإذا كان لهم زاد علمى فمن أوراق شاحبة بعيدة عن الفكر الإسلامى الصحيح والأقوال الراجحة لفقهائه!

وهم يؤثرون الحديث الضعيف على الصحيح ، أويفهمون الخبر الصحيح على غير وجهه ، وإذا كانت المدارس الفكرية في تراثنا كثيرة ، فهم مع ظاهر النص ضد مدرسة الرأى ، وهم مع الشواذ ضد الأثمة الأربعة ، وهم مع الجمود ضد التطور ، وقد سمعت بعضهم يحارب كروية الأرض ودورانها ، فلم تهدأ حربه حتى روى له أن ابن القيم يقول باستدارة الأرض! ومازال البحث جاريًا عن رواية أخرى تقول :

إن الأرض تدور! كي يسكت ويستكين . .!

هل بين أولئك القوم وبين الخوارج القدامي قرابة روحية وفكرية ؟ ربما .

بيد أن اتهام الخوارج بالافتئات على الأمة يمكن أن يستمع من خليفة راشد أعنى من حاكم وليد شورى صحيحة ، له مكانته الخلقية النزيهة . .!!

أما أن يتوجه بالتهمة حاكم مستبد متسلط على رقاب العباد مثلاً فإن الرد معروف ، سيقال له : وما مكانتك أنت من الأمة ومصالحها وقيمتها ؟

إن الجو الحُرّ هو المكان الوحيد الذي يموت فيه التطرف ، ويتوارى أهله على بطء أوعلى عجل ، المهم أنهم لا يبقون ولا يستقرون !

على أن الفساد السياسي لا يسيغ الانحراف العقائدي ، ولا العوج الفقهى ، وليس الدين ستارة لتغطية العيوب ، وإنما هو طهارة منها ، وحضانة ضدها ، وفي تجاربي ما يجعلني أشمئز من التدين المغشوش ، وأصيح دائماً أُحذِّر عُقْباه . .

إن المنحرفين يسترون - بركعات ينقرونها - فتوقاً هائلة في بنائهم الخلقى وصلاحيتهم النفسية ، وهم لا يظنون بالناس إلا الشر ، ويتربصون بهم العقاب لاالمتاب ، وهم يسمعون أن شُعَب الإيمان سبعون شعبة ، بيد أنهم لا يعرفون فيها رأسا من ذنب ، ولا فريضة من نافلة ، والتطبيق الذي يعرفون هو وحده الذي يُقرون .

### إفراط.. وتفريط

والخلاف الفقهى لا يوهى بين المؤمنين أُخوّة ، ولا يحدث وقيعة! وهؤلاء يجعلون من الحبة قبة ، ومن الخلاف الفرعى أزمة .

والخلاف إذا نشب يكون لأسباب علمية وجيهة ، وهؤلاء تكمن وراء خلافاتهم على تستحق الكشف!

كتب أحدهم ردًا على جاء فيه أن الدعوة كانت تسبق القتال في صدر الإسلام، ثم نُسخ ذلك وأمسى القتال يقع دون حاجة إلى دعوة تسبقه! وساق حديثاً، لم يحسن فهمه! وبدت لي خلال السطور المكتوبة صورة المؤلف المتحمس، إنها صورة قاطع طريق يشن الغارات على الناس باسم الدين ..!

ولم يكتف المسكين بتدوين هرائه حتى ضمَّ إليه سعاية إلى أولى الأمر بأنى أسأت إلى الملك عبدالعزيز رحمه الله! هل ذلك مسلك الأتقياء الذين يخدمون التراث النبوى ؟

إن التدين يوم يفقد طيبة القلب ، ودماثة الأخلاق ، ومحبة الخلائق يكون لعنة على البلاد والعباد . . والغريب أن التطرّف لا يقع في مزيد من الخدمات الاجتماعية ، ولا في منزيد من مظاهر الإيشار والفضل ، إنه يقع في الحرص البالغ على الأمور الخلافية كالتنطع في مكان وضع الدين أوطريقة وضع الرجلين خلال الصلاة !

والاهتمام الهائل هنا تقابله قلة اكتراث ببناء دولة الإسلام الغاربة ، والإقبال على تجميع العناصر التي لابد منها لإقامة حضارتنا واستعادة كياننا . .

والمجال المستحب للغالين في دينهم ينفسح عندما ينظرون في ذنوب الناس، إنهم يسارعون إلى الحكم بالفسق أوالكفر وكأن المرء عندهم مذنب حتى تثبت براءته، على عكس القاعدة الإسلامية..

ومنذ أيام ثار جدل حول تارك الصلاة كسلاً ، فلم يذكر أحد في شأنه إلا أنه كافر ، مستوجب للقتل ، مخلد في النار!

#### قلت:

إن تارك الصلاة كسلاً مجرم حقًا ، ولكن الحكم الذى ذكرتموه هو فى تاركها جحدًا ، وإنكار ما هو معلوم من الدين بالضرورة خروج من الدين ، أما الكسول فهو مقر بأصل التشريع!

قالوا: يقتل حتمًا.

#### قلت:

لماذا تنسون حديث أصحاب السنن في أن الرجل لا عهد له عند الله \_ بتكاسله \_ إن شاء عاقبه ، وإن شاء عفا عنه !

ودخول هذه الجريمة فيما دون الشرك ، أعنى إمكان العفو الإلهى عنها ، هو رأى جمهور المسلمين ، ومذهب الأحناف ألا يقتل الكسول . .

وعلينا بالتلطف والنصح الحسن ، أن نقوده إلى المسجد لا إلى المشنقة . .

بيد أن المتطرفين يأبون إلا القول بالقتل ، وأن هذا وحده هو الإسلام!!

ومجال آخر هو قضایا المرأة ، إن حبسها وتجهیلها ، واتهامها هو محور النظر فی شئونها العبادیة والعادیة جمیعاً ، ویجب لی النصوص والآثار التی تربطها بالمسجد ، وبالأمر والنهی ، والتعلیم ، وإذا خرجت من البیت لضرورة قاهرة فلاینبغی أن تُری لها ظفر ، هی عورة کلها ، لا تری أحدًا ولایراها أحد !!

ومن هؤلاء المتطرفين ناس لهم نيّات صالحة ، ورغبة حقة في مرضاة الله ، وعيبهم \_ إن خلوا من العلل والعقد \_ ضحال المعرفة وقصور الفقه ، ولو اتسعت مداركهم لاستفاد الإسلام من حماسهم وتفانيهم . . .

حدث في إحدى القرى أن أرسل العمدة إلى إمام المسجد يخبره أن المهندس الزراعي قادم ، وأنه ينبغى الاجتماع بالأهالي كي يقدم لهم إرشادًا مهمًا ، ويرجو العمدة إعلام المصلين بذلك حتى يتم اللقاء .

وعندما حاول الإمام الكلام في مكبر الصوت ، قال له طالب متدين : إن النبيّ على منع نشدان الضالة في المسجد ، وقال : إنما بُنيت الصلاة لَمّا بُنيت لله ! \_ يعنى العبادة \_ ومنعه من أخذ المكبّر! ولما اشتد النزاع قال الطالب : لن يؤخذ المكبّر إلا على جثتى !!

إن قياس الإرشاد الزراعي على نُشدان جمل تائه لأحد البدو قياس غير صحيح ولو فرض صحيحًا ، فالأمر أهون من أن تقدم في سبيله جثة !!

ونحن مع رفضنا لهذه المسالك نرى أن الصلف اليهودى لا يكسر حدَّه إلا فداء يستند إلى هذا اليقين ، وأن على المربين والقادة أن يعاملوا هذا الشباب بحكمة ، وأن يتعهدوهم بالعلماء الواعين المتجردين ، فإن هؤلاء الشبان يكرهون أتباع السلطة ، ويزدرون علمهم إن كان لديهم علم . .

# ж ж ж



المتاجرة بالخلاف خيانة عظيمة

بذلت جهدًا كبيرًا في ردم الفجوات التي تفصل بين الشباب المسلم ، فإنه لأمر مفزع أن يشجر الخلاف بين المسلمين الآن وأعداؤهم يُعدُّون لهم الضربة القاضية بعد ضربات سبقت ، أوهت صفوفهم وشعَّبت أهواءهم . . !

إن هناك أنواعًا من الخلاف الفقهي واللغوى لا أخشى منها أبدًا ، بل أعدُّها طبيعة البشر الذهنية والنفسية!

أما الخلاف المولود على مصاطب الفراغ والثرثرة ، الشاغل لمجالس اللهو والبطالة فهو معصية لله وتوهين للأمة .

ولم يكن هذا الخلاف موجودًا ، عندما شُغلت الأمة برسالتها ، وعبَّأت قواها كلها لتقليم أظافر القوى الباغية على الإسلام ، فلما استراحت من هذه الأعباء \_ وما كان لها أن تستريح \_ أخذت تتحدث في دينها وتتقعَّر في فهم عالم الغيب ، بعدما أراحت نفسها من الكدح في عالم الشهادة . . !

وكان أن ورثنا بلاء كثيرًا في قضايا مُخْتلَقَة ، وزاد الطين بلَّة أن خصومنا شنُّوا علينا غارة استئصال ونحن ماضون في هذا اللغو ، حتى خشيت أن تُجْهَضَ النهضة الإسلامية المعاصرة بغباء المولعين بإثارة هذه القضايا . . !!

لما كنت في القاهرة جاءني من أخبرني بأن فتنة وقعت في حلوان بين المصلِّين! فقلت: لماذا ؟

قال:

إن خطيب المسجد تساءل بصوت عال: أين الله ؟ ودهش المصلون للسؤال الملقى عليهم! ثم تولّى الخطيب الإجابة قائلاً: في السماء! وذكر حديثاً معروفاً في هذا . .

وغضب بعض المصلين لهذه الإجابة التي أوقعت الناس عنى اللجاج والجدال . .

لقد اقشعرَّ جلدى لهذا الحوار وتملكنى غضب شديد، وقصة الخطيب والمعترض هذه تنوقلت هنا وهناك، وإذا اللجاج يحيا من جديد بين مُنتسبين للسلف ومنتسبين للخلف!

وقلت: قرة عين لليهود والنصارى ، ومصيبة بعد أخرى للمسلمين الضياع! ولم أجد بُدًا من الجرى هنا وهناك ، أسكب الماء على الحريق ، وأشغلُ الأمة بمايجب أن تشتغل به ، وأتحدث عن الخلاف القديم الجديد بما يجمع الشمل ، ويُبعد الفرقة . .

### المحكموالمتشابه

#### قلت:

فى القرآن آيات محكمة وأخرى متشابهة لكن ما نسبة المتشابه إلى المحكم؟ إن المحكم هو أمَّ الوحى ، وصلب الكتاب ، وأساس للتكاليف ، ويعنى هذا أن العزائم تتجه إلى المحكم تعمل به ، وتقف نشاطها عليه ، أما غيره \_ وهو محدود النطاق \_ فإن الانشغال به عوج فى الفكر وزَيْغ فى القلب ، حسبنا أن نمر به مر الكرام لا نستقصى ولا نتكلف ، فإن طول الوقوف عنده لا يفيد أولاً ، ثم إنه يكون على حساب المحكم ثانيًا ، سنقصر فيه بعدما بدّدنا الوقت فى غيره . .

### قال قائل:

لكن آباءنا اختلفوا بعدما فكّروا ، ما نستطيع إنكار ذلك ، وفي البلاد من يتعصب للخلف الذين يتعصب للخلف الذين أقرُّوا الآيات على ظاهرها ، وفيهم من يتعصب للخلف الذين أوَّلوها والتمسوا لها معانى معقولة ، فماذا نصنع ؟

#### قلت:

إن التعصب الأعمى مرفوض! وعند التدبّر نجد أمرًا لابد من إبرازه ، إن السلف والخلف جميعًا يُسبِّحون بحمد ربهم ويقدسون له ، ويرجون رحمته ويخافون عذابه ، إنهم جميعًا يؤمنون بوجوده ، وأنه الحيّ القيوم ، وأنه ليس كمثله شيء ، وأن ما ينسبه إليه اليهود والنصارى من تجسد ، أوتعدُّد ، أومظاهر بشرية خطأ محض .!

وعبارات السلف والخلف تتجه كلها إلى تلك الغاية ، وقد تضطرب أساليب الأداء! وإذا لم يكن الخلاف لفظيّاً فهو قريب من الخلاف اللفظي .

إن القرآن كتاب يُؤسس اليقين في القلوب ، وينشر الخير في المجتمع ، ويحدِّث الناس عن الله ليعرفهم بعظمته ، ويُنشئهم على تقواه ! وقد نزل القرآن باللغة العربية ، وجرى على قواعدها وأساليبها في التصوير والتأثير ، وعندما نتدبره على الوجه الصحيح نلزم الصراط المستقيم ، بيد أن للعقل الإنساني شطحات تكلِّفه أحياناً أن يسأل عما لا جواب له :

إذا كنت أحفظ القرآن فأين مكان المحفوظ من رأسي أوقلبي ؟ لست أدرى . .

إن الذاكرة مستودع عجيب فكيف يغيب فى أعماقها ما ننساه ، ويطفو على سطحها ما تبقى صورته ، لست أدرى ! ثم ما قيمة الحرص على هذا التساؤل إذا كان الجواب فوق الطاقة ؟

هل تدرى النملة كيف ينظم الشاعر قصيدًة مَّا ؟ أوكيف يحلُّ الأستاذ معادلة جبرية ؟ إنها لا تدرى ولن تدري !!

فلم يحاول امرؤ منا أن يعرف كُنْهَ الألوهية؟ وهو لا يعرف نفسه التي بين جنبيه؟ بل لايعرف جنبيه كليهما . . !

إن تحوُّل الطعام إلى خلايا حية ، ثم تحوُّل الخلايا الحية إلى أجسام ميتة تتلاشى ، ثم تتجدد أمر مذهل للعقل ، ومع ذلك فهو كثير كثرة هائلة في كل لحظة من ليل أونهار عند من قال عن نفسه : ﴿ كُلُّ يَوْمٍ هُو فِي شَأَنَ ﴾ (١)

﴿ هُو الَّذِي يُحْيِي وَيُميتُ فَإِذَا قَضَىٰ أَمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُن فَيكُونَ ﴿ (٢)

# السلف.. والخلف

وعدتُ بذاكرتى إلى أيام الدراسة في الجامع الأزهر، من خمسين سنة تقريبًا، كنا نحضر علم التوحيد، ونستمع إلى الأستاذ وهو يعرض نماذج من الآيات المتشابهة، لقد شحنت عقولنا بأشياء كثيرة عن قوله تعالى: ﴿ الرُّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتُوكَ ﴾ (٢)

وقوله: ﴿ يَدُ اللَّه فَوْقَ أَيْديهم ﴿ ﴾ (١)

وبعد كلام طويل قال الشيخ رحمه الله : ومذهب السلف أسلم ، ومذهب الخلف أحكم !

قلت له:

لماذا ؟

قال :

(١) الرحمن : ٢٩ . (٢) غافر : ٦٨ .

(٣) طه : ٥ .

مذهب السلف أسلم ، لأنه أبعد عن الخطأ في تقرير المعنى ، وأرجى للثواب لأنه يبتعد عن التأويل ، ويقبل التفويض كما أمرنا ، أما مذهب الخلف فهو أقدر على دحض الشبهات ، وردِّ الوساوس ، وإلزام الخصوم .

وسلمنا ـ نحن الطلاب ـ بما تعلمنا ، ومضت السنون واللجاج لا ينتهى بين الفريقين !

وتدبرت الأمر بيني وبين نفسى فرأيت أن كُلاً من السلف والخلف لجأ إلى التأويل في بعض الآيات ، فقوله تعالى : ﴿ وَهُو مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنتُمْ ﴾ (١)

ليست معية ذات وإنما هي معية علم!

وقوله سبحانه: ﴿ وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيدِ ﴾ (٢) أو قوله سبحانه: ﴿ وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنكُمْ وَلَكِن لاَّ تُبْصِرُونَ ﴾ (٣) أو قوله: ﴿ وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنكُمْ وَلَكِن لاَّ تُبْصِرُونَ ﴾ (٣)

المقصود الملائكة لا الذات العليا ، هكذا يقول السلف . .

أما تأويلات الخلف فكثيرة مثل قوله جل شأنه: ﴿ الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَىٰ ﴾ (٤) ليس الاستواء استقرارًا ومماسَّةً ، وإنما هو استيلاء وقهر . . إلخ .

وقد مِلْتُ إلى رأى السلف ، وظهر ذلك في كتابي «عقيدة المسلم» غير أنى بعد مزيد من الاستقصاء والبحث رأيت أن التفويض مطلوب مالم يُشْعِر بتجسيم ، وأن التأويل مطلوب ما لم ينته بتعطيل ، وبناء على ذلك رفضت مسلك المعتزلة لأنهم تأثراً بالفلسفة الإغريقية \_ أعطوا صورة مشوهة عن الألوهية ، ورفضت مسلك الغلاة من بعض الحنابلة لأنهم كادوا ينتهون إلى التجسيم . .

وعدت إلى كلام الأئمة والعلماء على امتداد العصور فرأيت بعضه يصدق بعضاً ، أويكاد ، ورأيت الشُقة قريبة بين المروى عن السلف والخلف ، وأنه لا مكان لمعارك دامية بين هؤلاء وأولئك .

<sup>(</sup>١) الحديد : ٤ . (٢) ق : ١٦ .

<sup>(</sup>٣) الواقعة : ٨٥ . (٤) طه : ٥ .

يقول أبو حامد الغزالى - وهو من أئمة الخلف - : (فإن قيل : مامعنى قوله تعالى : ﴿ الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَىٰ ﴾ (١)

وما معنى قوله عليه الصلاة والسلام: «ينزل الله كل ليلة إلى سماء الدنيا» قلنا: الكلام على الظواهر الواردة في هذا الباب طويل، ولكن نذكر منهجًا في هذين النصين يرشد إلى ما عداه، وهو أنّا نقول: الناس في هذا فريقان: عوام، وعلماء!

والذى نراه لائقاً بعوام الخلق ألا يُخاض بهم فى هذه التأويلات ، بل ننزع عن عقائدهم كل مايوجب التشبيه ، أو يدلُّ علي الحدوث ، ونحقق عندهم أنه \_ سبحانه \_ موجود . ﴿ لَيْسَ كَمِثْلُهِ شَيْءٌ وَهُو السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ (١)

وإذا سألوا عن معانى هذه الآيات زجروا عنها ، وقيل : ليس هذا بُعشِّكم فادرجوا . . فلكل عِلْم رجال ، ويجابون بما أجاب به مالك بن أنس : «الاستواء معلوم ، والكيف مجهول ، والإيمان به واجب ، والسؤال عنه بدعة» .

وهذا لأن عقول العوام لا تتسع لقبول المعقولات ، ولا الإحاطة باللغات ، ولا تحيط بتوسيعات العرب في الاستعارات!

وأما العلماء فاللائق بهم تعرُّف ذلك وتفهمه! ولست أقول: إن ذلك فرض عين - إذ لم يرد به تكليف - بل التكليف: تنزيهه سبحانه وتعالى عن كل تشبيه بغيره عن «الاقتصاد في الاعتقاد . .» .

وقال الإمام النووى في شرحه لصحيح مسلم ، عند الكلام على حديث الجارية ـ الذي جعله خطيب أحد المساجد موضوعًا له وأساء كل الإساءة ـ قال :

هذا الحديث من أحاديث الصفات ، وفيه مذهبان :

الأول: الإِيمان به من غير خوض في معناه ، مع اعتقاد أن الله تعالى ليس كمثله شيء ، وتنزيهه عن سمات المخلوقات .

الثانى: تأويله بما يليق، فمن قال بهذا قال: كان المراد امتحان الجارية، هل هي موحّدة تقرّ بأن الخالق المدبر الفعال هو الله وحده؟ وهو الذي إذا دعاه الداعى استقبل الكعبة، لأن السماء قبّلة الداعين،

(۱) طه : ه . (۲) الشورى : ۱۱ .

كما أن الكعبة قبلة المصلين ، أم هي من عبدة الأوثان التي بين أيديهم ، فلما قالت : في السماء ! عُلم أنها موحدة ، ليست عابدة أوثان .

وقال ـ نقلاً عن القاضى عياض ـ : لا خلاف بين المسلمين قاطبة ، فقيههم ومحدثهم ومتكلمهم ونظارهم ومقلدهم ، أن الظواهر الواردة بذكر الله في السماء مثل :

﴿ أَأَمِنتُم مَّن فِي السَّمَاءِ أَن يَخْسِفَ بِكُمُ الأَرْضَ ﴾ (١) ونحوها ليست على ظاهرها ، بل مُتأولة عند جميعهم .

إن الإغراق في التأويل ـ كما هو مذهب المعتزلة ـ أذهب الخشية من القلوب ، كما أوقع أصحابه في نقائض عقلية مستغربة ، إذ كيف يقال : عليم بلا علم ، وقادر بلا قدرة ؟

وهذا التفكير تقليد رديء لأرسطو الذي جرَّد إلهه من كل وصف ، وعمل حتى أصبح إلهاً يتأمل ذاته وحسب!

وقد كان المعتزلة أجرأ على تأويل النصوص منهم على نقد الفلاسفة ، وذلك مسلك مَعيب .

### مخاطرالتجسيم

وفى الجهة المقابلة نجد صنفاً آخر يدعى التفويض والسلفية ، ويتتبع الأخبار التافهة ذات الأسانيد المظلمة ، ويستقى منها العقائد! ويجرى وراء نص هنا ونص هناك فيطوى المسافة بينهما ليخرج آخر الأمر بضرب من التجسيم لا يعرفه المسلمون من سلف أو خلف .

ولا تغرنك العناوين والأسماء فإن بعضهم زعم أن ابن خزيمة ، وابن الإمام أحمد ممن حطبوا في هذا الحبل ، وكونوا بما صنفوا فرقة من الرعاع أحدثت بعض الشغب في بغداد ، ثم انتهى أمرها .

ورد في الكامل لابن الأثير أن الخليفة العباسي الراضي بالله أصدر مرسومًا في شأنهم جاء فيه :

. . تزعمون أن صورة وجوهكم القبيحة السمجة على مثال رب العالمين ،

(١) الملك : ١٦ .

وهيئتكم الرذيلة على هيئته ، وتذكرون الكف والأصابع والرجلين المذهبتين! والشعر القَطَط ، والصعود إلى السماء والنزول إلى الأرض ، تعالى الله عما يقول الظالمون والجاحدون علواً كبيرًا . . إلخ .

وكان ذلك في القرن الرابع سنة ٣٢٣ هـ.

وذكر ابن عساكر في كتابه «تبيين كذب المفترى على الإمام أبى الحسن الأشعرى»: أن هؤلاء المُجسِّمة أبوا إلا التصريح بأن المعبود ذو قدم وأضراس ولهوات وأنامل، وأنه ينزل بذاته في صورة شاب . . إلخ .

ووصفهم أئمة الشافعية الذين أبلغوا عنهم السلطان بأنهم جماعة من الأوباش الرعاع المتسمين بالحنبلية! وطلبوا الضرب على أيديهم!

والإمام ابن حنبل رضى الله عنه برىء من هذا النسب ، فما كان مشبهًا يومًا ولازائغًا عن الصراط ، وسنقرأ لابن الجوزى من كتابه «صيد الخاطر» تعليقًا على مسلك هؤلاء الحمقى . . قال :

عجبت من أقوام يدعون العلم ويميلون إلى التشبيه بحملهم الأحاديث على ظواهرها ، فلو أنهم أمرُّوها كما جاءت لسلموا ، لأن من أمرُّ ما جاء من غير اعتراض ولا تعرُّض فما قال شيئًا ، لا له ولا عليه!

ولكن أقواماً قصرت علومهم فرأوا أن حمل الكلام على غير ظاهره نوع تعطيل ، ولو فهموا سعة اللغة ما ظنّوا هذا ، وما هم إلا بمثابة قول الحجاج لكاتبه وقد مدحته الخنساء ، فقالت :

إذا هبط الحجاجُ أرضًا سقيمة تتّبع أقصى دَائِها فشفَاها شفاها من الداءِ العضال الذي بها غلامٌ إذا هزّ القناة سَقاها

فلما أتمت القصيدة قال لكاتبه: اقطع لسانها! فجاء ذلك الكاتب المغفّل بالموسى! فقالت له الخنساء: ويلك، إنما قال: أجزل لها العطاء!! ثم ذهبت إلى الحجاج، فقالت: كاد والله يقطع مقولى.

فكذلك الظاهرية الذين لم يقفوا عند التسليم بما ورد ، فإنه من قرأ الآيات والأحاديث ولم يزد لا يلام ، وهذه طريقة السلف .

فأما من قال: الحديث يقتضى كذا ، ويحمل على كذا ، مثل أن يقول: استوى على العرش بذاته ، وينزل إلى السماء الدنيا بذاته! فهذه زيادة فهمها قائلها من حسّه هو لا من النقل!! ولقد عجبت لرجل أندلسى يقال له: ابن عبدالبر (من أكابر العلماء ، ولا تعجبنا طريقة ابن الجوزى في تناول الرجل بهذا الأسلوب) صنف كتاب «التمهيد» فذكر فيه حديث النزول إلى السماء الدنيا ، فقال: هذا يدل على أنه سبحانه على العرش لأنه لولا ذلك لما كان لقوله «ينزل» معنى! وهذا كلام جاهل بمعرفة الله عز وجل ، لأن هذا استسلف من حسّه ما يعرفه من نزول الأجسام ، فقاس صفة الحق عليه ، فأين هؤلاء واتباع الأثر؟ لقد تكلموا بأقبح ما يتكلم به المتأولون ثم عابوا المتكلمين . .

واعلم أيها الطالب للرشاد أنه قد سبق إلينا من العقل والنقل أصلان عليهما مرّ الأحاديث كلها .

أما النقل ، فقوله سبحانه : ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ ﴾ (١)

ومن فهم هذا لم يحمل صفة له على ما يوجب الحس".

وأما العقل ، فإنه قد علم مُباينة الصانع للمصنوعات ، وَاسْتُدِلَّ على حدوثها بتغيرها ، ودخول الانفعال عليها ، فثبت له قدم الصانع .

ومضى ابن الجوزى يشرح وجهة نظره ، ويردّ على المشبّهة ، ويتأول النصوص التى قد توهم ذلك (أليس فى الحديث الصحيح أن الموت يذبح بين الجنة والنار؟ ثم يسأل : كيف يُتصوَّر عقلاً ذبح الموت؟ وكيف تفسِّر الحديث؟ الجواب أن الكلام من باب التمثيل ، والصورة المحكية هى تقريب لمعنى موت الموت وخلود أهل الجزاء فيما نالوا .

وكذلك ما صح أنه تأتى سورة البقرة وآل عمران كأنهما غمامتان ، إن الكلام لا يكون سحابًا! وإنما المراد إتيان ثواب التلاوة .

<sup>(</sup>١) الشورى : ١١ .

ما الدليل الصارف لهذه النصوص عن ظواهرها ؟ إنه علمنا بأن الكلام لا يشبه الأجسام ، وأن الموت لا يذبح ذَبْحَ الأنعام !!

فإذا كنا صرفنا عن الموت والكلام ما لا يليق بهما أفلا نصرف عن ذات الله سبحانه وتعالى ما يجعله شبيهًا بخلقه؟ ومعنا في ذلك أدلة العقل والنقل؟).

ربما فهم من هذا السياق أن ابن الجوزى من محبّذى التأويل ودعاته ، وأنه إن لم ينتم إلى الخلف فقد انتهج نهجهم وسار على دربهم! وهذا غير صحيح! سننقل له هنا جملة عنيفة على المؤوّلين ، إن الرجل يرفض التشبيه وما يؤدى إليه ، ويريد التمشّى مع النصوص في نطاق الأصلين: النقلي والعقل ، اللذين ذكرناهما آنفًا ، قال رحمه الله: (من أضر الأشياء على العوام: كلام المتأولين والنفاة للصفات . . فإن الأنبياء عليهم الصلاة والسلام بالغوا في الإثبات ليتقرر في نفوس العوام وجود الخالق ، فإن النفوس تأنس بالإثبات ، وإذا سمع العامى ما يوجب النفي طرد عن قلبه ما ثبت عنده!) .

بيان ذلك أن الله تعالى أخبر باستوائه على العرش ، فأنست النفوس إلى إثبات الإله ووجوده .

قال تعالى : ﴿ وَيَبْقَىٰ وَجْهُ رَبِّكَ ﴾ (١)

وقال: ﴿ بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ يُنفِقُ كَيْفَ يَشَاءُ ﴾ (٢)

غَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِم ﴾ (٣)

﴿ رَّضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ ﴾ (١)

وأخبر أنه ينزل إلى السماء الدنيا وقال: «قلوب العباد بين أصبعين من أصابع الرحمن».

وقال:

«كتب التوراة بيده ، وكتب كتابًا فهو عنده فوق العرش» إلى غير ذلك مما يطول

(١) الرحمن : ٢٧ . (٢) المائدة : ٦٤ .

(٣) المجادلة : ١١٩ . (٤) المائدة : ١١٩ .

ذكره ، فإذا امتلأ العَامِيُّ والصبيُّ مِن الإثبات ، وكاد يأنس من الأوصاف بما يقود إليه الحسُّ ، قيل له : ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ ﴾ (١) فَمُحيَ مِن قلبه ما توهمه الخيال .

### قال ابن الجوزى:

« وأكثر الخلق لا يعرفون الإثبات إلا على ما يألفون من الحس ، فيقنع الشارع منهم بذلك إلى أن يفهموا التنزيه ، فأما إذا ابتدأنا بالعامى . . فقلنا ليس فى السماء ولا على العرش ولا يوصف بيد ، والكلام صفة قائمة بذاته ليس عندنا منه شىء ، وأنه لا يتصوّر نزوله . . أمَّحى من نفسه تعظيم المصحف ، بل لم يتحقق فى سرّه إثبات إله ، وهذه جناية عظمى على الأنبياء . . » .

يعنى أن هذا المسلك العقلى المحض يهدم ما اجتهد الأنبياء في تأسيسه ، وأخذ الناس به ، والأمر لا يحتاج إلى تأويل اليد بالنعمة أوالقدرة ، ولا أن نشرح حديث القلوب بين أصبعين بأن القلوب بين أثرين من آثار الربوبية ، هما : الإقامة على الحق أوالإزاغة عنه . . إلى آخر ما ذكره أصحاب التأويل في المتشابهات ، وأصلح ما يقال : أمرُوا هذه الأشياء كما جاءت ، ولا تتمحلوا لها تأويلاً .

# قال ابن الجوزى بعد شرح لرأيه:

ومن فهم هذا الفصل سلم من تشبيه المجسّمة ، وتعطيل المعطّلة ، ووقف على جادّة السلف الأول . .

إن نُقّاد ابن الجوزى اتهموه بالتناقض! وهذا ظلم للرجل، فهو شديد الحرص على حقائق الدين، وعلى تنزيه الله وتمجيده، وقد كان لزامًا عليه أن ينقذ الإسلام من صنفين خطيرين:

أصحاب التصوير المادى الساذج الذين يفهمون الألوهية بخيال الأطفال.

وأصحاب التجريد العقلى الذين يصوِّرون الألوهية مفهوماً يرتفع ويرتفع ، ولايزال يرتفع حتى يغيب عن الأنظار والأفكار . .

<sup>(</sup>١) الشورى : ١١ .

وما دام التأويل ضرورة فى شرح بعض النصوص ، وما دام السلف والخلف قد اضطروا إليه جميعاً ، فنحن مع السلف نفوض رافضين التجسيم ، ومع الخلف نُؤُوِّلُ رافضين التعطيل . .!

### السلوكالرشيد

وأرشد المسالك: أن نهتم بالمحكم من التنزيل ، ونصرف إليه اهتمامنا ، وأن نتجاوز المتشابه ، فلا نحاول إعمال الفكر فيه ، إذ ليس للعقل مجال فيما وراء المادة .

هذا مع تقرير أن الفارق بعيد بين ما يحكم العقل باستحالته وبين ما يحس العجز عن سبر حقيقته ، فيكون الواحد ثلاثة مستحيل! أما كونه أزليًا أبديًا ، لا أول له ولا آخر ، فحق و إن غاب على العقل إدراكه .

أترانى أحسنت فيما انتهيت إليه ؟ لقد بذلت الجهد وأبرأت الذمة وخدمت الأمة ! وسيقول قوم : لا ، إنك انتهيت بنا إلى غير ما ننتظر ، ولهؤلاء الإخوة أسوق هذه الملاحظات . .

إن أعداءً حلّوا مكان أعداء ، وأسلحةً شُرعت مكان أسلحة ، فلتتغير وسائل الدفاع! كنت أستمع إلى الأستاذ في الفصل وهو يقرر موقف الإسلام من الفلاسفة ، ويذكر أبياتاً مطلعها : بثلاثة كفر الفلاسفة العدى!!

وكان ينظر شزراً في ركن من الفصل كأن الفلاسفة قابعون فيه يستمعون إلى قرار الاتهام .

والثلاثة المذكورة: القول بقدم العالم. وإنكار الجزاء الحسِّى، وإنكار علم الله بالجزئيات.

إن هؤلاء المتهمين ماتوا ، ونبت مكانهم كفار لهم قضايا أخرى . . ولقد انتهى سخف الجهمية والكرَّامية وأمثالهم ، ويمكن أن تُدرس قضاياهم مع المخلفات الفكرية ، ويتجه الانتباه إلى ألوان أخرى من الانحراف جدَّت في العالم . .

والعقل الإنساني الآن يوم يؤمن بالله كما وصفه القرآن الكريم ، فسوف يزهد في كثير من الخلافات القديمة ، ولن يقف طويلاً أمام المتشابهات ، إنه عقل رفض البحث في كُنه الضوء ، وأحسن الانتفاع بالضوء في مجالات كثيرة . .

نعم ، يوم يؤمن هذا العقل فسوف يتجاوز قضايا المصاطب التي خلقها الفراغ! المهم أن نجعله يؤمن!

الصراع بين المسلمين وغيرهم قد انتقل إلى ميادين يجب أن ندرسها ونَستعدً لها بعقل يفهم الوحى والكون معاً .

وتوجد بين الشباب المسلم طوائف غريبة ، فيها ورثة لفكر الخوارج وفقه الظاهرية ، وخيال المجسّمين! وفيها من يرفع خسيسته بشتم الأئمة تحت علم السنة ، ومن يعيد الكهانة القديمة باسم دين الفطرة ، ومن ينشر البداوة ويحارب التقدم الحضارى باسم التقوى والمحافظة على معالم الإسلام . .

ونترك النزاع باسم العقيدة إلى النزاع باسم العبادة . .

### خلافالفقهاء

إن الخلاف الفقهي في الفروع قديم قدم الإسلام نفسه ، وهو خلاف لا بد منه ، ولا خوف على الدين من بقائه إلى قيام الساعة !

كل ما نبغيه أن يكون هذا الخلاف في حدود الفكر العلمي الإسلامي والضمير الراغب إلى الله الحريص على مرضاته . .

وقد أجمع المسلمون على أن الكتاب والسنة دعائم التشريع الأولى ، ولم يقل مسلم في المستقدمين أو المستأخرين : إن سنة محمد على تهمل ، وإنها ليست مصدرًا للتشريع!

وما يردده الآن بعض الشواذ منكر قبيح ، ودلالة خبال وفسوق . .

وقد تتفاوت الأنظار في تقدير المرويات ، والحكم بقبولها أو رفضها ، ولا يعنى هذا ترك السنة ، فإن ما قرر العلماء ثبوته موضع الاحترام . .

وعندما يترك فقيه حديثاً من أحاديث الآحاد لدليل آخر أقوى منه في الكتاب أو السنة ، فهو لا يهتم بترك السنة ، وغاية ما يوصف به أنه شديد التحرى في الإثبات ، وأنه ما ترك قط حديثاً يعتقد أنه صحيح .

لما ألَّفت كتابى «عقيدة المسلم» لم أذكر شيئًا عن المهدى المنتظر ، وعندما خوطبت في ذلك ، وقيل لى : لِمَ لَمْ تذكره في علامات الساعة ؟ قلت : من

محفوظاتى وأنا طالب أنه لم يرد فى المهدى حديث صريح ، وما ورد صريحاً فليس بصحيح! وإذا كان ما ورد لم ينهض إلى تكوين حكم ثابت ، فكيف أجعله عقيدة تفصل بين الكفر والإيمان ؟ وأردفت ضاحكاً : المشكلة الآن ليست فى المهدى المنتظر ، إنما هى فى المهدى غير المنتظر ، الذى يفاجئنا بظهوره بين الحين والحين ، ويزيد العدد فى إحصاء الدجالين ..

ومن تجاربي مع السنة الشريفة أن المسلمين أخطأوا مرتين في تقديرها :

المرة الأولى : عندما روّجوا للمرويات الضعيفة ، وفسحوا لها في تقاليدهم وأخلاقهم وعباداتهم أحياناً.

والمرة الثانية : عندما عجزوا عن وضع الصحيح موضعه الحقيقى ، ولم يحرروا المراد منه تحريراً ذكياً .

ولن أنسى أبداً أن رسالة طبعت في مكة المكرمة تؤكد أن الرسول على أغار على الناس دون دعوة! وشن الحرب ليأخذ الناس على غِرَّة!! وأخرى تفسر الغزوات بأنها حرب هجومية ابتداء .

والمشتغلون بالسنن من هذا الصنف الغبى بلاء على الكتاب والسنة معًا ، وهم طراز مقلق للجهل المركّب .

وقد تكون عندى شعور ينمو على مرّ الأيام ، قوامه أن ضعيف الصلة بالقرآن الكريم ، المحجوب عن هداياته وأنواره لا ينبغى أن يشتغل بالسنة ويستنبط الأحكام منها ، فإنه قلما يُهدى إلى الحكمة مع صدوده عن الينبوع الأول للحكمة ، وهو كتاب الله سبحانه وتعالى .

ولست أعنى بضعف الصلة قلة التلاوة ، وإنما أعنى ضعف التدُّبر ، وبلادة الشعور ، وعدم إدراك الدلالات البعيدة للكتاب العزيز!

ولما كنت أول عهدى بالفقه ، قد درسته على مذهب أبى حنيفة ، فإنى لا أزال أرى أن ظاهرة القرآن أولى بالتقديم من الآثار الأخرى ، وأن التحريم لابد فيه من قاطع . . إلخ .

ومع هذا الميل الفقهي ، فلست أقطع الطريق على غيرى من أصحاب العقول العلمية!

# النص القرآني .. ورواية الاحاد..

ويعجبني قول الشيخ محمد رشيد رضا:

التفرقة بين ما ثبت بنص القرآن من الأحكام وما ثبت بروايات الأحاد وأقيسة الفقهاء ضرورة ، فإن من جحد ما جاء في القرآن يحكم بكفره ، ومن يجحد غيره ينظر في عذره! فما من إمام مجتهد إلا وقد قال أقوالاً مخالفة لبعض الأحاديث الصحيحة لأسباب يُعذر بها ، وتبعه الناس على ذلك ، ولا يَعُدُّ ذلك أحد خروجاً من الدين ، حتى من لا عذر له في التقليد ، فما بالك في مخالفة بعضهم بعضاً في الأقوال الاجتهادية التي تختلف فيها أقيستهم ؟

وقد تسأل : ما العذر في ترك حديث صحٌّ ؟ والجواب : نص أخر أقوى منه مثلاً! فالمالكية لم يحكموا إلا بتحريم ما ورد في الآية : ﴿ إِنَّما حرَّم عليكم الميتة وَالدُّمَ وَلَحْمَ الْخنزير وَمَا أُهلَّ به لغَيْر اللَّه ﴾(١)

وما عدا ذلك فهو مباح ، وقد يكره فقط رعاية لبعض المرويات الواردة في كتب السنة

والأحناف أوجبوا الزكاة في كل ما خرج من الأرض إمضاء لقوله تعالى :

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَنفِقُوا مِن طَيِّبَاتِ مَا كَسَبْتُمْ وَمِمَّا أَخْرَجْنَا لَكُم مِّنَ الأَرْض ﴾ (٢) ورفضوا قُصْر الزكاة على محاصيل معينة مما ورد في السنن . .

والشافعية ردُّوا من السنن ما يفيد أن لمس المرأة مثلاً لا ينقض الوضوء! والحنابلة ردُّوا ما ورد من أن رضاع الكبار يحرّم ، وأمضوا فقط الرضاع الذي ينبت اللحم ويشدُّ العظم . .

وهذه نماذج سريعة في ذلك العرض المحدود . . إن المرويات كثيرة ، والأفهام أكثر ، ووجهات النظر الفقهية لا تبدأ من فراغ ، ولننظر مثلاً في هذه القضية . . عقد بيع تضمَّن شرطاً! إن فقهاء قالوا بفساد البيع والشرط ، وأخرون قالوا بصحتهما معًا ،

> (٢) البقرة : ٢٦٧ . (١) البقرة : ١٧٣ .

ومن الفقهاء من قال بصحة البيع وفساد الشرط، وثمت أقوال أخرى ، قال ابن رشد في «بداية المجتهد» :

والأصل فى اختلاف الناس فى هذا الباب ثلاثة أحاديث ، أحدهما : حديث جابر «ابتاع منى رسول الله على بعيراً ، وشرط ظهره إلى المدينة» والحديث الثانى : حديث بريرة ، قال :

«كل شرط ليس فى كتاب الله فهو باطل ولو كان مائة شرط» وهو متفق عليه :

والثالث حديث جابر:

« نهى رسول الله عن المحاقلة (١) والمنابغ (٢) والمخابرة (٣) والمخابرة والمعاومة (١) والثنيا (٥) ورخص في العرايا (٦) وهو في الصحيح .

ومن هذا الباب ما روى عن أبى حنيفة أن رسول الله على عن بيع وشرط . فاختلف العلماء لتعارض هذه الأحاديث ، فقال قوم : البيع فاسد والشرط

فاحتف العلماء لتعارض هذه الاحاديث ، فقال قوم ، البيع فاسد والشرم فاسد ، وممن قال بهذا : الشافعيّ وأبو حنيفة .

وقال قوم: البيع جائز والشرط جائز، وممن قال بهذا القول: ابن أبي شبرمة. وقال قوم: البيع جائز والشرط باطل، وممن قال بهذا القول: ابن أبي ليلي.

وقال أحمد بن حنبل: البيع جائز مع شرط واحد، وأما مع شرطين فلا..

ولمالك تقسيمات طويلة في الشروط التي تبطل والتي تجيز ، وليس هنا شرح كل مذهب ودليله الذي استند إليه من السنة . .

<sup>(</sup>١) هي بيع الطعام في سنبله كما قال أبو عبيد و أو بيع الزرع - وهو مجهول القدر - بثمن محدد نقداً كان أوسلعاً .

 <sup>(</sup>۲) حرب زبون فيها تدافع شديد ، والمراد هنا بيع العنب بالزبيب مثلاً أو الرطب بالتمر - وهذا مظنة الربا ، ولذا حرمه الشارع مع رغبة المتبايعين في إمضائه .

<sup>(</sup>٣) إجاره الأرض ببعض ما يخرج منها كجعل إيجار الفدان ثلاثة قناطير قطن .

<sup>(</sup>٤) المعاومة من العام كالمشاهرة من الشهر ، وأساس المنع الجهالة .

 <sup>(</sup>a) الثنيا كالثريا أو العليا بمعنى الاستثناء أن يبيع شيئاً ويستثنى بعضه ، وهو موضع الشاهد هنا .

<sup>(</sup>٦) العرايا جمع عريَّة ، يقصد البلح وهو في النخل لما ينضج وللفقهاء فيه كلام طويل .

والفقهاء حين يجتهدون يَتَصببُون عرقاً ولا يعبثون ويتحرَّوْن رضاء الله لا رضاء حاكم أومحكوم، وإذا ردَّ أحدهم حديثًا فلدليل آخر أقوى، قد يكون حديثًا أجود عنده، أو فهمًا أصوب في نص آخر، ولا يمكن وصف هذا المسلك بأنه ردِّ للسنة الشريفة...

ألا ترى أن عمر بن الخطاب عندما ردَّ حديث فاطمة بنت قيس في سكني المطلقة ثلاثاً ، قال ـ تصويباً لعمله ـ : لاندع كتاب ربنا وسنة نبينا لقول امرأة لا ندرى حفظت أم نسيت !

أى : أن الردَّ للراوى لا لصاحب الرسالة عليه الصلاة والسلام! وسواء أخطأ عمر في اجتهاده أو أصاب فلا موضع للشغب على صدق اتباعه للنبي الله وحرصه على سنته . .

## بين الاجتهاد والتقليد..

وقد كنت أرى الطريق الأفضل في فهم الأحكام الفرعية سَوْقَ النص أولاً من الكتاب والسنة ، ثم إتباعه بأفهام الفقهاء الكبار ، ومن يليهم من أهل العلم .

ثم قرأت كلاماً آخر للشيخ الأديب الفقيه على الطنطاوى تعليقًا على كلمة جميلة لابن الجوزى في منع التقليد ، نذكرها أولا ، ثم نذكر التعليق : قال ابن الجوزى ينصح طالب العلم : ( . . . ينبغى له أن يطلب الغاية في العلم ، ومن أقبح النقص : التقليد ، فإن قويت همته رَقَّتُه إلى أن يختار لنفسه مذهباً ولا يتمذهب لأحد ، فإن المقلّد أعمى يقوده من قلّده . .)

#### قال الشيخ على :

(أى يستعد بالتعلَّم والدأب حتى يصل إلى القدرة على الاجتهاد وترك التقليد! لا أن يجتهد لنفسه ، وهو لا يعرف من عُدَّة الاجتهاد إلا حفظ أحاديث وقدرة على معرفة مكان وجودها ، والبحث في كتب الرجال عن أحوال رواتها ) .

#### قال:

(والناس في هذه المسألة بين مُفْرط في اتباع المذاهب ، لا يفرق بين الحكم المؤيّد بالنص الصريح وما هو رأى للفقيه ، وبين مُفرِّط فيها ، يتركها جملة ويحاول أن يأخذ من الأحاديث رأساً ، ولو لم يكن عنده أدوات الأخذ من الحديث) .

( والحق أنه على المسلم أن يتفقه أولاً في مذهب معين ، فيعرف أحكام دينه ، ثم ينظر في دليلها ، ويحاول أن يتعلم ما يعين على معرفة طرق الاستدلال وقوة الدليل ، ثم ينظر ، فإن رأى دليلاً ثابتاً أقوى من دليل مذهبه أخذ به ، وقد بين ابن عابدين في أول الحاشية أن الحنفي المقلّد الذي يجد حديثاً صحيحاً على خلاف مذهبه ، عليه أن يأخذ به ، لا سيما في العبادات ، وليس يخرج في ذلك عن كونه حنفياً ، والله قد أوجب على المسلم اتباع الكتاب والسنة ، ولم يلزمه بمذهب من المذاهب الأربعة ولا غيرها ، وما التقليد إلا رخصة للعاجز عن الأخذ من الكتاب والسنة .

والمتأخرون الذين قالوا باتباع أحد المذاهب الأربعة ، إنما قالوا ذلك لَمَّا رأوا غلبة العجز على الناس ، ولئلا يصير الأمر فوضى ، فيدعى كل واحد أنه صار أبا حنيفة أو الشافعى كما هو الحال الآن) .

إننى ملْتُ إلى هذا الرأى ، وإن كان لا يختلف فى نتيجته عن مُقْتَرحى الأول ، فالمصير هنا أو هنا هو كتاب الله وسنة رسوله . .! والذى دفعنى إلى ترجيح كلام على الطنطاوى هو ما بلوته ممن يشتغلون بالسنن مع قصور الفقه وضعف الخلق .

إن نبينا عليه الصلاة والسلام بُعث ليتمم مكارم الأخلاق ، وهؤلاء الناس يذهبون بأنفسهم ويَتلَمسُون للبراء العيب ، ويدعون العلم ، ويتهمون أكابر الفقهاء بالجهل ومشاقة الرسول على ...

وقد تبنّوا أحكاماً معينة في قضايا صغيرة أو كبيرة ، وخرجوا بها على الناس فزادوا المسلمين فرقه وزادوا الطين بلّة . . !

ولما كان الإسلام يمر بفترة عصيبة من تاريخه الطويل ، ولما كان ضغط الأديان الباطلة والمذاهب الجائرة شديداً عليه ، ولما كان أحوج ما يكون إلى أولى النّهى والحصافة يعرضون تعاليمه ، ويحسنون الذود عنه ، فإن هؤلاء انطلقوا بقصورهم وجراءتهم يتحدثون عنه فأساؤوا وأسفّوا ووقفوا سيره وألحقوا به التهم . . !

إن تاريخنا الثقافي عامر بالرجال الراسخين في العلم ، ولهؤلاء الرجال نظرات لها وزنها في فلسفات العالم وما يسوده من تيارات ، ولهم كذلك في فقه الكتاب

قد تسألنى ماذا تعنى ؟ أقول لك : إننى لا أبخس عظيمًا حقه لرأى ارتاه قد يخالفه فيه الآخرون ولا أرى حرجًا في تجاوز ما يقال عن خطئه ، والاستفادة من خيره الكثير بعد ذلك !

إن ابن حزم مخطئ في إنكار القياس ، والإغراق في الأخذ بالظاهر ، بيد أنه على المنطقة في مقارنة الأديان ، وفي الاستنباط من الأثر ، وله عبقرية في هذا الميدان لا معنى لإهالة التراب عليها .

وأبو حامد الغزالى يعترف علماء الغرب أنه ألحق بفلسفة اليونان دمارًا محققًا في كتابه «تهافت الفلاسفة» وهو أصولى وفقيه ، وأديب ومتحدث في التربية والأخلاق لايُشق له غبار! كيف أتناسى كل هذه المواهب لأنه أخطأ في بعض المرويات . .

تقول : إنه من أهل التأويل !! إن مفكرى السلف والخلف جميعاً اضطروا إلى التأويل ، وإن كان السلف أكثر تفويضًا وأقل تأويلاً .

لقد تتلمذت على كتابات لابن الجوزى وابن تيمية والغزالى وابن رشد ، وانتفعت من صواب أولئك كلهم ، وتركت ما تعقّبهم الآخرون فيه بحق ! وعندى أن تأويل الغزالى حينًا لا يخدش منزلته ، كما أن إنكار ابن تيمية للمجاز أو توقفه فى نفى الجسمية لا يخدش منزلته ...

لماذا أذهل عن الجهود العلمية الجبارة التي خلّفوها بعدهم في نصرة الإسلام وردِّ خصومه والنصح لأمته؟

لماذا أتوقع العصمة من البشر ، وأجعل الأخطاء القليلة التي تنسب إليهم جبالاً تنهدم فوق رؤوسهم وتأتى على ذكراهم ، ما أحوجني وإياهم إلى مغفرة الله وأحوج الإسلام بعد ذلك إلى جهاد أبنائه على اختلاف معادنهم ومنازعهم في الذب عنه ، ورد الذئاب الشرسة التي تغير عليه في هذا العصر ...

# التعاون في المتفق عليه..

إن ما يتفق المسلمون عليه كثير ، فلماذا لا يتعاونون على تحقيقه ؟ أحسب أنهم لو اجتمعوا على ذلك لما بقى لديهم وقت للخلاف على الفرعيات ، ولو اختلفوا عليها ما بقى لديهم وقت لتحويل الخلاف إلى حرب باردة أو ساخنة . . !!

إننى أحب أهل الحديث ، والدارسين لعلومه ، وذلك فرع من حبى الجمّ لصاحب الرسالة ، قمة القمم ونبيّ الأنبياء محمد بن عبد الله صلوات الله عليه وسلامه ، وأرى أن هذا الجانب من ثقافتنا الإسلامية لابد منه ولا غنى عنه ...

لكن من قال : إن رجال الفقه ومجتهديه العظام جانب آخر يغاير الأول ، وإن الفقهاء سبب فرقة الأمة ، وبعدها عن ينابيع الإسلام الأولى ؟

إن هذا الكلام ضرب من اللغو! ولقد تتبعت خلافاً في عدد من القضايا نشب بين المشتغلين بالسنة المعنيين بالرواية ، فوجدته لا يقل عما يجرى في أراء الفقهاء من تفاوت .

فابن حزم يوقع الطلاق الثلاث ، ويرى هذا الحكم ما تدل عليه السنة ، ولو كان بكلمة واحدة .

وابن تيمية يرى غير ذلك ، ويعد الثلاث واحدة مادامت في المجلس أو بلفظ واحد ويبنى على ذلك جواز الرجعة ، بينما يرى ابن حزم أنه لا تحل له حتى تنكح زوجاً غيره . .

وابن حزم يرى الغناء ـ الحسن ـ مباحاً ، ويجيز بيع آلاته من معازف ، ومزامير ويرى ابن الجوزى وابن تيمية وابن القيم تحريم هذا كله . .

ورأيت خلافاً بين الشيخ الألباني ـ وهو محدث كبير ـ وبين الإمامين ابن تيمية وابن القيم ، فالألباني يرى الغسل يوم عرفة بدعة ، ويراه ابن تيمية ثابتاً عن رسول الله والألباني يرى الجمع بين الصلاتين في السفر ثابتًا! ويقول ابن القيم : لم يكن ذلك من هديه

ويقول ابن تيمية : إن الوضوء من مس للذكر مستحب ، ويقول الألباني بل واجب!

ولو تتبعنا ما اختلف فيه المعتمدون على الأحاديث لطال بنا الإحصاء وآخر ذلك ما قاله الشيخ الألباني من حرمة الذهب المحلّق ـ المستدير ـ على النساء اعتماداً على حديث لا يصح ، وفهم لا يتعيّن كما يرى معارضوه ، مع أن الإجماع على حلّه لهن . !

ماذا يعنى هذا كله ؟ يعنى أن اختلاف الآراء وتباين المذاهب شيء لا يمكن تجاهله ، ولا الفرار منه ، فتلك سنة الله في الأنفس والأذهان .

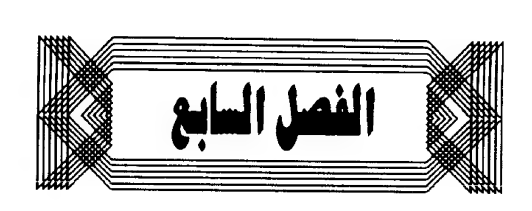
والخلاف لا يُحلُّ بالعصِّى ، ولا بالسفاهة! وإنما يُحلُّ بالتعاون على ما اتفقنا عليه والتماس العذر للمخالف إذا كان أهلاً للبحث والاجتهاد .

إن خطأ المجتهد مأجور . . وينبغى إغلاق الأبواب أمام التافهين حتى لا يتكلم في دين الله إلا أهل الذكر . .

ومن طلب وجه الله قنع بما يحسن ، وحرس الإسلام في الميدان الذي يعمل به ! وكم من ميدان عمل الآن يخلو من الرجال لأن الرجال يتهارشون في ميدان الكلام حول بعض الفروع التي لا تُجدى على الإسلام شيئًا .

अंट अंट अंट

| • |   |  |  |
|---|---|--|--|
|   | • |  |  |



الدعوة الدعاة ومشكلة

الدعوة إلى الله تعالى رافقت بدء الخليقة ، وسوف تصحبها حتى يومها الأخير ، مؤيَّدة بتأييد الله ومحفوظة بحفظه . . غير أن العمل للإسلام قد يصيب النجاح ويؤتى ثمرته ، وقد يعتريه شيء من التعثر والتخبط بحسب قدر الدعاة والعاملين على ملاءمة وتطوير وسائل الدعوة بما تقتضيه الظروف والأحوال المناسبة وإدراك أبعاد الساحة التي يعملون فيها والقدرة على تحديد الموقع الفاعل المؤثر والوسيلة المجدية من خلال الظروف المحيطة والإمكانات المتاحة ، الأمر الذي يقتضي معاناة دائمة ، وحساً الظروف المحيطة والإمكانات المتاحة ، واطلاعاً واسعاً ، وحسن دراية وفقه لمعركة صادقاً ، وإدراكاً واعياً ، وعقلاً راجحاً ، واطلاعاً واسعاً ، وحسن دراية وفقه لمعركة الإسلام وخصومه حيث تتجدد المعارك ، وتتبدل المشكلات وتتطور أسلحة المواجهة بسرعة هائلة . .

من هنا تتأكد أهمية عملية المراجعة المستمرة والتصويب الدائب والدائم على ساحة العمل الإسلامي في المراحل المختلفة لترشيد المسيرة وتأكيد انضباط الحركة مع مبادئ الإسلام وتحديد حجم التصرف بما يتناسب مع الإمكانات ضمن حدود الوسع و ﴿ لا يُكلّفُ اللّهُ نَفْسًا إِلاَّ وُسعَها ﴾ (١) خاصة في عصرنا الحاضر عصر العلاقات المعقدة والتحديات الكبيرة ، وعدم الوقوع في الخلط بين الإمكانيات والأمنيات . . ولسوف يستمر التواصل الحضاري الإسلامي من خلال الفئة القائمة على الحق التي ولسوف يستمر التواصل الحضاري الإسلامي من خلال الفئة القائمة على الحق التي لايضرها من خالفها حتى يأتي أمر الله ويقيض الله تعالى لهذا العمل من يقوم به في كل موقع وكل زمان من أهل الفقه والعلم والحكمة والخبرة والممارسة ، مصداقا لقول رسول الله على فيما رواه البيهقي : «يحمل هذا العلم من كل خلف عدوله ينفون عنه تحريف الغالين وانتحال المبطلين وتأويل الجاهلين» . .

إن الدعوة الإسلامية تحصد الشوك من أناس قليلى الفقه ، كثيرى النشاط ، ينطلقون بعقولهم الكليلة ، يسيئون ولا يحسنون . . . إننا نخطىء ، وليس فى ذلك عجب ، ولكن العجب أن يبقى الخطأ وأن نُصِرَّ عليه !! والأعجب أن يمضى بعضنا فى طريق الانحراف وهو لا يدرى . . أو لعله يحسب نفسه على صواب . .

<sup>(</sup>١) البقرة : ٢٨٦ .

### فقه السنن في الأنفس والآفاق

من قضايا الفكر والعمل الإسلامي الهامة ، التي تطرح نفسها بإلحاح ـ مؤخراً: قضية فقدان التوازن الاجتماعي عند كثير من العاملين في حقل الدعوة ، وهو يتعامل مع المجتمع الذي قد ينطوى علي أخطاء وانحرافات ـ وذلك بأن يتخذ مواقف متباينة ، لا تقوم على فقه صحيح لسنن الله الكونية ـ في نضج الحقيقة واستوائها في المجتمع ، ولا تعتمد على أساليب مدروسة للدعوة الإسلامية . . وتتخذ هذه المواقف : إما صورة الرفض الكامل للمجتمع وتأثيمه والخروج عليه لتغييره ـ رغبة في تحقيق نتائج عاجلة ـ أو صورة الانسحاب من المجتمع والهروب منه واعتزاله ، بسبب إحباطات عدم الحصول على هذه النتائج العاجلة . . وهذه القضية في مجال الفكر والعمل الإسلامي بالذات ـ لها سوابق في التاريخ ، فقديماً . . وجدوا أخطاء من الحكم أو من الحكام ، فكان موقفهم متبايناً بسبب نوع الثقافة الذي سيطر عليهم . .

فوجدنا مثلاً الخوارج يفزعون إلى سيوفهم ، ويطمئنون إلى عقائدهم ويرون أن حبهم للتضحية ووعد الله لهم بالنصر يتيح لهم أن يخرجوا وأن يقاتلوا وأن يحدثوا فتوقاً في الدولة لا أخر لها . .

والنوع الثانى كان يتمثل فى عدد من المتصوفين الذين اعتزلوا المجتمع وأخطاءه ، والحكم ومآربه وشهواته ، ورأوا أن فى العزلة سعادة وأنه خير لهم أن يتركوا المجتمع بما فيه ـ وفى العزلة سلامة ـ وإنهم ينظرون إلى الأحاديث التى وردت فى الغربة والعزلة ويتأولونها على موقفهم هذا . . الحقيقة التى أراها أن كلا الفريقين مخطئ ، فلا الذين خرجوا معتمدين على وقوع الخطأ وضرورة مقاومته كانوا على الصواب الذى يقرره الإسلام ، ولا الذين اعتزلوا الخاطئين وانحرافهم كانوا مصيبين أيضاً .

الإسلام يريد أن يقاوم الخطأ ، ولكنه يضع خططاً بعيدة المدى ، ويجعل الإنسان على اختلاف الزمان والمكان ، وعلى مراحل ممتدة من الزمن يبلغ غايته على مكث ، ولله سنن كونية في نضج الحقيقة واستوائها في المجتمع ، مهما كانت عقائدنا ومهما كانت حرارة الإيمان في قلوبنا ، ومهما كانت ضراعتنا له أن ينصرنا . .

لهذا أرى أن الذين يقومون بالعمل الإسلامي الآن ، يجب عليهم أن يتعلموا من أخطاء الفريقين في الماضي ، وأن يكونوا أصحاب إيمان وأصحاب غيرة على حرمات

الله وأصحاب رغبة في التغيير إلى ما هو أفضل ، ولكن متابعة هذا التغيير حتى يصل إلى مداه لا يتم وفق مشيئتنا ، ولكن وفق سنن الله الكونية ، وقد خضع النبى الله الهذه السنن ، وعندما استعجله أصحابه وقالوا له ادع الله لنا – لأن الآلام التى برحت بهم جعلتهم يجأرون بالشكوى – كانت الإجابة النبوية : (والله لينصرن الله دينه ولكنكم تستعجلون) . . كانت الإجابة النبوية ، أن الرجل قديما كان يؤتى به فيشق نصفين ما يفتنه هذا عن دينه ، فلا بد للإيمان من ضحايا ، ولابد لحركاته التى تغير العالم وتكتب فيه صفحة جديدة من وقود ، يقوم المؤمنون بإمداد سنن الله الكونية بمتطلباتها في هذا المجال ، وليس لهم أن يستغربوا ، ولا أن يتعجلوا ، واعتقد أن الاستعجال هنا أو الاستغراب جهل بسنن الله الكونية ، فلم يكن أحد أعظم خُلقاً ولا أكثر دماثة من النبي على عرضه لحقائق الإسلام ، وفي تلطفه لبلوغ غاياته ، ومع ذلك فإن الذين ربطوا أوضاعهم ومصالحهم بما مضى أو بما استقر من أوضاع ، كانوا حريصين على كره الإسلام ومخاصمة نبيه به ويقول الله سبحانه وتعالى في حريصين على كره الإسلام ومخاصمة نبيه به ويقول الله سبحانه وتعالى في هذا : ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا لِكُلُ نبي عَدُواً مَن المُجْرَمِين وَكَفَى بربكَ هَاديا و نَصيراً المَالة الكونية هذا : ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا لِكُلُ نبي عَدُواً مَن المُجْرَمِين وَكَفَى بربكَ هَاديا و نَصيراً المناه الكرا المناه ومخاصمة نبيه هذا : ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا لِكُلُ نبي عَدُواً مَن المُجْرَمِين وَكَفَى بربكَ هَاديا و نَصيرا الله النبي المناه ومخاصمة نبيه هذا : ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا لِكُلُ نبي عَدُواً مَن المُجْرَمِين وَكَفَى بربكَ هَاديا و نَصيرا المناه و نصيرا المناه و نصيرا المناه و نصيرا المناه و نصيرا الله سيحانه و نصيرا المناه و نصيرا المناه و نصيرا المناه و نصيرا المناه و نصيرا الله الكونيا و نصيرا الله الكونيا و نسبة المناه و نسبة الكونيا و نسبة المناه و نسبة و نسبة

ويقول في هؤلاء: ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيٍّ عَدُوًّا شَيَاطِينَ الإِنسِ وَالْجِنِّ يُوحِي بَعْضُهُمْ إِلَىٰ بَعْضٍ زُخْرُفَ الْقَوْلِ غُرُورًا وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ مَا فَعَلُوهُ فَذَرْهُمْ وَمَا يَفْتَرُونَ ﴾ (٢)

والمشيئة هنا ليست أكثر من توضيح لسنن الله الكونية .

ويفسر بعضهم هذه الظاهرة بأنها نتيجة عدم فقه السنن الكونية ، والوقوع في إحباطات نتيجة لعدم الحصول على نتائج . . فحينما لا يحصل الإنسان على النتيجة التي يحلم بها أو يراها ، يقع في إحباط يجعله ينعزل عن المجتمع وينسحب منه أو يخرج عليه أو يذوب فيه ، فالمشكلة تكمن في عدم إعطاء السنن الكونية مكانتها في العقل الإسلامي ، حتى إن بعضهم يرى بأن المسلمين لا يفتقدون الإخلاص والإيمان في هذه المراحل ـ وقد قدموا الكثير من الوقود للعمل الإسلامي ـ لكنهم يفتقدون الإدراك وفقه السنن التي تحكم الحياة والأحياء . .

ولا يمكن أن يكون إخلاص الإنسان مهما كان عميقاً وحبه لله مهما كان

(١) الفرقان : ٣١ . (٢) الأنعام : ١١٢ .

مكيناً لا يمكن أن يكون هذا وذاك سبباً في إلغاء السنن التي أدار الله عليها شئون العالم، فهي سنن مكينة \_ وقد أخضع الله أنبياءه لها ، فلم لا يخضع لها الأتباع ؟! . .

ثم إن منطق العبودية \_ ولست هنا صوفياً إنما مقرر حقيقة دينية \_ أن أنظر إلى أقدار الله تعالى على أن هذه الأقدار أرشد من تفكيرى ، ومن خططى . . وهى الجو الوحيد الذى يمكن أن تنضج فيه الحقائق الاجتماعية التى يحتاج الناس إلى أن يعيشوا بها ، ليس ما أفكر فيه أو ما أضع خطته هو الذى يحقق المراد \_ لا \_ نحن عبيد الله . ونلمح هذه العبودية وقصورها وعدم معرفتها للمستقبل وعجزها عن إدراك المصلحة العاجلة في غزوة بدر . . فإن جمهور الصحابة كان يريد الثمرة العاجلة في غُرْدَ ذَاتِ الشَّوْكَة تَكُونُ لَكُمْ ﴾ (١)

وكذلك كان جمهورهم كارهاً للمعركة ابتداءً ، حتى إن القرآن يذكر هذا بقوله سبحانه وتعالى : ﴿ كُمَا أُخْرِجَكَ رَبُّكَ مِن بَيْتِكَ بِالْحَقِّ وَإِنَّ فَرِيقًا مِّن الْمُؤْمِنِينَ لَكَارِهُونَ ﴾ (٢)

هم يساقون إلى الموت في إحساسهم ، ولكنهم لا يدرون أن القدر يسوقهم إلى أعز نصر ستدركه الدعوة الإسلامية في حياة الرسول عليه الصلاة والسلام . . .

هذا يجعلنا نضع خطوطاً فاصلة بين تصورنا نحن وإدراكنا للحقائق ، وبين ما يخططه القدر الأعلى لنا ، لعل ذلك يجعلنا نشعر بأننا عبيد ، وبأن مراد الله تعالى ينبغى أن نستسلم له أكثر ، وأن نستريح إلى نتائجه مهما كانت مرة . .

لماذا يكون غيرنا قديراً على ربط نتائج عمله بزمن طويل . .

فى أول مؤتمر صهيونى (١٨٩٧م) قال هرتزل : إن إسرائيل ستقوم بعد خمسين سنة . وأراد اليهود أن يحققوا وعد الرجل أو نبوءته . فأقاموا سنة ١٩٤٧م عندما صدر قرار تقسيم فلسطين ٢٩ نوفمبر (تشرين الثانى) ١٩٤٧م . . وفى الحقيقة لم يكن هرتزل يفكر فى أنه سيعيش حتى يدرك هذه النتيجة ، ولكن ربما رأى أن ما يعجز هو عنه سيحققه أبناؤه ، وما عجز أبناؤه عن تحقيقه سيحققه أحفاده ، المهم أن جنساً تتعاون أجياله المتعاقبة على إدراك نتيجة . ماذا علينا نحن المسلمين ـ ونحن نرث أخطاءً لها

<sup>(</sup>١) الأنفال : ٧ . (٢) الأنفال : ٥ .

عدة قرون - أن نضع خطة بعيدة الأمدلكي نتخلص من هذه الأخطاء ، ولكي يشعر أبناؤنا أنهم يحملون عبئاً مع الذين وضعوا الخطة ، فإذا كان بعض الناس قضى نحبه ، فإن بعضهم الآخر ينتظر ، والذي ينتظر ربما يموت قبل أن يرى النتيجة ، ولكنه يخلف من بعده من الأولاد أو من الأنصار من يجعلهم يؤدون حق الله عليهم ، قال تعالى :

# ﴿ وَإِمَّا نُرِينًكَ بعْضَ الَّذِي نَعِدُهُمْ أَوْ نَتُوفَّينَّكَ فَإِلَيْنَا مَرْجِعُهُمْ ﴾ (١)

ولهذا لا أزال أناشد أهل الحق ألاً تكون العاطفة الحارة هي التي تسيرهم ، بل ينبغي أن ينضم إلى القلب الواثق عقل ثاقب ونظر دقيق حتى يمكن أن نخدم ديننا ، خصوصاً بعد أن اتسعت مسافة الخُلف بيننا وبين أعدائنا . . إننا من الناحية المعاشية والفكرية والعلمية والفلسفية متخلفون جداً ، . . الآخرون غزوا الفضاء ووضعوا أرجلهم على بعض الكواكب ويدرسون كواكب أخرى ، ولا نزال نحن نعتمد في الرغيف الذي نأكله على ما يصنعه الآخرون في الحقول لا على ما نصنعه نحن . . .

إن المشكلة في الواقع تكمن في أن بعضهم قد يفهم قضية أقدار الله الغلاّبة ، والتي يجب أن يطمئن لها المسلم ، وإرادة الله النافذة في نهاية المطاف . .

قد يفهم هذا على أنه لون من الجبرية تقعد به عن ساحة التكليف ، وإتقان المقدمات ، وانتظار النتائج ، ودراسة أسباب التقصير واستدراكها ؛ حتى لا يلدغ المؤمن من جحر مرتين - أو ما إلى ذلك - وحتى لا يكون هناك اختلاط بين إيمان الناس بالقدر وبين إتقانهم للعمل وقيامهم به . . .

والفارق بعيد بين جبرية ترمى العزيمة الإنسانية بالوهن وتجعل الإنسان يتكاسل ويمشى متثاقل الخُطا، وبين تقدير لسنن الله الكونية . . إن الله سبحانه وتعالى يقول في كتابه كلمات كثيرة تعتبر سنناً كونية . . فمثلا يقول : ﴿إِنَّهُ مَن يَتَقِ وَيَصْبِرْ فَإِنَّ اللَّهَ لا يُضِيعُ أَجْرَ الْمُحْسِنِين ﴾ (٢)

ويقول: ﴿ تِلْكَ الدَّارُ الآخِرَةُ نَجْعَلُهَا للَّذِينِ لا يُرِيدُونَ عُلُوًّا فِي الأَرْضِ وَلا فَسَادًا ﴾ (٣) ويقول في بنى إسرائيل ـ قديماً: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَئِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُوا وَكَانُوا بَآيَاتنَا يُوقَنُونَ ﴾ (١)

(٣) القصص : ٨٣ . (٤) السجدة : ٢٤ .

<sup>(</sup>۱) يونس : ۲۹ . (۲) يوسف : ۹۰ .

معنى الصبر واليقين أن الأمر يحتاج إلى زمن - واستعجال الزمن خطأ ، ومن قوانين الله الكونية أن أعمل وأنا موقن بنصر الله ، لكن ليس من قوانينه أن تنفذ الأمور حسب تقديرى أنا . . فالزمن عندى له ثوانيه وساعاته وأيامه . . حسابِ طويل ، لكن الزمن عند الله تعالى له حساب آخر : ﴿ وَإِنَّ يَوْمًا عِندَ رَبِّكَ كَأَلْفِ سنة مِمَّا تَعُدُّونَ ﴾ . (1)

وعندما ذهب المسلمون في غزوة الحديبية كانوا واثقين من أنهم داخلون في الحرم ومؤدون العمرة ، لكن لفتهم أبو بكر عندما طلبت نفوسهم : (أقال لكم في هذه السنة ؟ . .) أي : لابد من عودة ، وسندخل ، إلا أن تحديد زمن الدخول ندعه لله عز وجل . . .

إننى أؤكد على هذه المعانى ، لأنى وجدت معارك كثيرة حدثت بين المؤمنين وبين الكافرين أو بين أعداء الله ، كان المؤمنون فيها أصحاب قلوب تنبض باليقين وأصحاب نفوس متوهجة إلى ربها عن إخلاص ولكنها ما أحسنت الخطة ولا درست الميدان ولا قدرت العواقب ، فكان في ما أصابنا من هزائم ما يمكن أن ينطبق عليه قوله تعالى : ﴿ أَو لَمَّا أَصَابَتُكُم مُصِيبةٌ قَدْ أَصَبْتُم مِّتْلَيْها قُلْتُمْ أَنَىٰ هذا قُلْ هُو مِنْ عِندِ أَنفُسكُمْ ﴾ (٢)

فهزائم كثيرة أصابت الأمة الإسلامية وأصابت المجاهدين في هذه الأمة لأنهم لم يحسنوا التخطيط للمعركة ، والعقل لابد منه ، إنه أثمن هدية أعطاها الله خلقه ، وقد أحصيت كلمة ﴿أولى الألْبَابِ﴾ في القرآن الكريم فوجدتها تكررت في ستة عشر موضعاً ، ومعنى هذا أن الذين يخدمون الإسلام يجب أن تكون لهم عقول كبيرة . .

يمكن أن يكون فرعاً عن هذا الكلام أن الرسول عليه الصلاة والسلام أخذ الناس بالتدرج في التشريع ، وأنه قضى فترة من الزمن في مكة لم يكسر صنماً ولم يمارس المسلمون أية عملية مواجهة مادية ، وإنما كانت القضية قضية بيان لحقائق العقيدة ، وكانوا يحتملون ما يقع عليهم ويصبرون . . وعندما دخل مكة فاتحا لم يُبقِ على الأصنام لحظة واحدة – فكان أول عمل بدأ به هو كسر الأصنام .

ومن الممكن بالفعل تقسيم فترة الرسالة بين العهدين ـ العهد المكي والعهد

(١) الحج : ٤٧ .

المدنى - ومن الممكن أن يقال: إن العهد المدنى كان عهد تشريع ، وإن العهد المكى كان عهد بيان للعقائد وأخذ للنفوس بها وتكوين لمجتمع أساس الترابط فيه الإيمان بالله وصدق الاتجاه إليه . . ولاشك أن التدرج كان سنة في بعض الشرائع الفقهية الفرعية في الإسلام ، فمثلاً الربا كان أول ما نزل فيه قوله تعالى : ﴿ وَمَا آتَيْتُم مِن زَكَاةً تُريدُونَ وَجُهَ اللّهِ مَن زِكَاةً تُريدُونَ وَجُهَ اللّهِ فَأُولْكَ هُمُ الْمُضْعُفُونَ ﴾ (١)

فهناك تلويح بأن الربا مرفوض ، لكن الحسم في تنظيف المجتمع من الربا ومحو أثاره كلها كان في العصر المدني لا في العصر المكي . . وأخر الآيات في هذا نزولاً قوله تعالى : ﴿ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ الرِّبَا لا يَقُومُونَ إِلاَّ كَمَا يَقُومُ الَّذِي يَتَخَبَّطُهُ الشَّيْطَانُ مِنَ الْمَسِ ﴾ (٢)

وقوله : ﴿ يَمْحَقُ اللَّهُ الرِّبَا وَيُرْبِي الصَّدَقَاتِ ﴾ (٣)

وقوله: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَذَرُوا مَا بَقِيَ مِنَ الرِّبَا ﴾ (١)

فكان التشريع حاسماً هنا ، وكذلك في تشريعات الخمر وما إليها ، لكن لا نستطيع أن نقول: إن الذين يعملون للإسلام الآن يتدرجون في شرح الحقائق الإسلامية العلمية لأن هذه الحقائق قد اكتملت ، ومنذ نزل قوله تعالى : ﴿ الْيَوْمُ الْكُمْ دِينَكُمْ ﴾ (٥) أصبحنا مكلفين بعرض الإسلام كله أية أية وسنة سنة . .

لكن بناء الدولة بعد نشر الدعوة ، هذا لابد فيه من التدرج ، لأن البناء الذى انهدم على عدة قرون لا يمكن أن يتم إعادة صرحه فى خلال أسابيع أو فى خلال أعوام قليلة ، ولذلك كان كبار المصلحين يقولون : الزمن جزء من العلاج - بمعنى أنى لابد أن أقول الحدود تقام وما أقبل مماراة فى حد ـ لكن عند التطبيق فلا بأس أن أشرع فوراً بحد الافتراء . . أو حد قطع يد السارق ، لأن ذلك سهل ويمكن إرجاء بعض الحدود إلى أن تواتينى فرص التنفيذ . . فعلمياً أنا مكلّف ببيان الإسلام كله ، وعملياً لابد أن أتدرج فى التطبيق العملى ، وهذا ما تفرضه أحوالنا التى لابد منها ، فالدواء الذى لابد أن يتجرعه المريض ليصحو أعطيه له جرعة جرعة .

<sup>(</sup>١) الروم : ٣٩ . (٣) البقرة : ٢٧٥ . (٣) البقرة : ٢٧٦ .

<sup>(</sup>٤) البقرة : ٣٧٨ . (٥) المائدة : ٣ .

## القرآن .. والسلطان

وهنا قضية تتصل بما بدأنا الحديث عنه .. وهي أن بعضهم يرى أن المسلمين أغنياء جدًا في الفقه التشريعي ، وفقراء جدًا في الفقه السياسي بمعناه الإداري والدستورى ، وما إلى ذلك .. وهذا قد يدعو إلى شيء من التخبط في الرؤية السياسية لأنها لم تزل عبارة عن مبادئ عامة لم تترجم ـ تاريخيًا ـ إلى فقه وبرامج تشكل خصوبة في التصور عند الفرد المسلم ، يمكن أن يتعامل مع الحياة من خلاله .. والسؤال هنا هل كان هذا ثمرة لانفصال السلطان عن القرآن في التاريخ الإسلامي؟ علماً بأن الكثير من الآيات التي وردت تحض على النظر والاعتبار ، والدعوة إلى الشورى هي أقرب في طبيعتها إلى الفقه الاجتماعي والسياسي منها إلى الفقه التشريعي ، وعلماً بأن النمو لا يمكن أن يتخلص المسلمون من بعض هذه المعاناة ؟ . .

ولابد من الاعتراف ابتداء بأن فقه العبادات ، وجوانب من فقه المعاملات اتسع عندنا اتساعاً أكثر من اللازم ، وأن الاستبحار التشريعي في أمور الطهارة والصلاة والحج والزكاة وما إلى ذلك كان أكثر مما يطيقه الفرد المسلم أو المجتمع المسلم ، وقليل من هذا كان يكفي الناس ، كما أنه عدة أسماء لحقيقة واحدة ليس بلازم أن يعرفها الجميع لكن لاشك أن في الأمة الإسلامية تخلفاً في سياسة الحكم وسياسة المال ، فأما في سياسة المال فمعروف أن فتنة أمتنا المال كما جاء في الحديث : «فتنة أمتى المال» . والفتنة تجيء من مصادر الكسب ومن طرق الإنفاق ، فلا مصادر الكسب وضعنا لها مصافي تحجب الحرام وتتيح مرور الحلال ، ولا طرق الإنفاق وضعنا عليها رقابات قانونية تمنع التبذير الجنوني وتمنع السفه في إراقة المال في غير موضعه ، وربما سبقتنا الآن أمم كثيرة في هذا ، حيث وضعت للمال سياسات دقيقة في إنفاقه وفي كسبه ، تظهر في الموازنات العامة التي تضعها الدول ، فالدول تفرض على الحكومات ألاً يؤخذ من الشعب قرش واحد إلا بقانون أو إلاً بتشريع واضح يُرى معه أن الحرب كذلك لا يترك لنزوات فرد يخاصم أو يسالم كيف يشاء ، وإنما الأمة التي تدفع من دمها ثمن الحروب وتضحيات القتال هي التي تبت في مثل هذه الأمور . .

ولا بد في الحقيقة من أن تكون هناك أجهزة متخصصة في أمور فنية وإدارية لمعرفة موقع الأمة الإسلامية من الأمم الأخرى وما يعود عليها بالكسب وما يعود عليها بالكسب وما يعود عليها بالخسارة ، وأن تكون هناك قوانين تحكم العلاقات وترسم المعاهدات التي تكون بيننا وبين الآخرين .

ومع أن الفقه الإسلامي يمثل على الأقل ٥٠/ من المكتبة الإسلامية ، ومع أن هذا الفقه استبحر عندنا بحيث إنه لا توجد حضارة عالمية استبحر فيها الفقه كما استبحر في حضارتنا ، مع هذا فإننا في هذه الناحية مصابون بضمور كما قلت \_ في بعض المعاملات عندنا \_ على سبيل المثال نحو (٢٥) كبيرة من الكبائر لم توضع لها عقوبات ، نحن لم نضع عقوبات للتعامل بالربا أو للغصب أو للفرار من الزحف أو لأكل مال اليتيم ، أو للغش ، أو لما يقع من مخالفات كثيرة . . . فهل الحدود التي وضعها الله تغنى عن تشريعات لابد منها في الميدان الاجتماعي ؟ وهل تترك التعزيرات هكذا دون ضوابط ، ودون رصدها بقوانين محكمة ؟

الشيء الثانى: وجدنا أن الفقه الإسلامى - حتى في ميدان الأسرة قد احتبس في حدود المذاهب الأربعة حتى جاء ابن تيمية واستطاع أن يصنع عملاً هائلاً عندما رفض طلاق البدعة ودخل بهذا مدخلاً معجبًا وكريماً في المحافظة على الأسرة الإسلامية ، وإن كان بعضهم يرفض كلامه في هذا الموضوع ، لكن انفتاح باب الاجتهاد أمام الرجل جعله يضع ضوابط للأسرة الإسلامية ، هذا شيء حسن ...

قوانين العمل والعمال لا تزال صفرًا عندنا ونستوردها الآن من الخارج في إصابات العمل وفي حقوق العامل ، وهذا لا يجوز . . القوانين الإدارية إلى الآن لا تزال أيضًا مجلوبة . .

ولعل المطلوب هو تحديد الأسباب . . أسباب الضمور في هذا الجانب والنمو في الجانب والنمو في الجانب الأخر - هل هو الانسحاب من المجتمع ؟ . . هل هو انفصال السلطان عن القرآن ؟ مع أن الإنسان يلمح بأن الآية التي استدل بها الفقهاء على حجية القياس - وهي قوله تعالى : ﴿ فَاعْتَبِرُوا يَا أُولِي الأَبْصَارِ ﴾ (١) ، بعد أن تكلم عن الحال التي كان

<sup>(</sup>١) الحشر: ٢

عليها بنو النضير ـ وكيف أخذهم الله بسبب واقع اجتماعى معين ـ وأن كل من يصيبه هذا الواقع سينتهى إلى النهاية نفسها وهى أقرب للفقه الاجتماعى منها إلى الفقه التشريعى ، ونلمح بأن هذا لون من الفقه للسنن الاجتماعية ـ عمليًّا ـ صرف إلى الفقه التشريعي وبقيت القضية الاجتماعية أو الفقه الاجتماعي أو السنن المتعلقة بقيام الأمم وسقوط الأمم وقضايا المال بقيت قضايا ضامرة . .

ومن الناحية النظرية استطاع أثمتنا من قديم أن يضعوا قواعد تشريعية مثالية في هذه النواحي \_ فمالك وبعض المذاهب الأخرى اعتمدوا مبدأ المصلحة المرسلة والحنفية اعتمدوا مبدأ الاستحسان ، والحنابلة لهم فقه مرن جداً في ميدان المعاملات يكاد يكون أكثر سماحة واتساعاً من الفقه الحنفي \_ لأنهم يرون أن العقود ابتداءً في الأصل مباحة أما غيرهم فيرى أنها محظورة ، ولهم في هذا مجال واسع \_ لكن . . ويبقى هذا في إطار الفقه التشريعي فالذي جعل هذا الفقه لم يأخذ امتداده العملي ، بحيث تمتد المبادئ وتتوزع على شبكة تشريعات تشمل المجتمع كله . . هو الخصام الذي وقع بين الحكم والعلم الديني . . فإن الأثمة الأربعة تقريباً كانت بينهم وبين الحكام جفوة . . أبوحنيفة قُتل في السجن \_ على الأشهر أو على الأغلب \_ ومالك ضرب لأنه أفتي فتوى أغضبت الحاكم في عهده ، وابن حنبل ضرب ضرباً مبرحاً وكاد يموت في سجنه ، لولا أن الله لطف به ، والشافعي قُبض عليه وامتنع عن القضاء لأنه وجد أن الأمور تسير سيراً . . فهذه الناحية التشريعية قد جاء ضمورها من الخلاف . .

فالضمور سببه الخلاف بين القيادة الفكرية والقيادة السياسية إذا صح التعبير .

لذلك يجب أن نعقد صلحاً بين الاتجاهين ، بين الاتجاه الثقافي والاتجاه السياسي . ويمكن أن نعتبر أن التخلف والارتكاس يمكن أن يكرس ويستمر طالما أن هذا الافتراق حاصل بين القيادة الفكرية والقيادة السياسية . وسيبقى التخلف حتماً . . وهذا أشبه بالانفصال الشبكي الذي يُفقد المرء البصر . .

وفي اعتقادي أن شيئاً من هذا \_ أيضاً \_ وقع بين المفكرين أنفسهم .

وإذا كنا نلحظ في تاريخنا انفصالاً بين الفكر السياسي والفكر الشقافي التشريعي عندنا \_ فهناك انفصال وقع بين الفقه التربوي والتشريعي أيضاً \_ فانفصل ما يسمى بعلم القلوب أو علم التصوف أو علم التربية . . أو ما أسموه الحقيقة والشريعة .

حيث انفصل هذا عن ذاك في واقعنا الإسلامي انفصالاً مراً .. ونحن نعلم أن كتب التصوف تملأ المكتبات ، وأن الطرق الصوفية زحمت العالم الإسلامي دهراً ، وأن الاستغناء ممكن عن هذه الطرق بل قد تصلح الحياة وترشد بدون هذه الطرق ـ لكنها لا تصلح ولا ترشد إذا بقى القلب الإنساني دون تعهد فقيه ـ بمعنى أن التربية أساس في تكوين الأمم ، والتربية التي لابد منها كي تكون النفوس راشدة والمجتمعات فاضلة ، هي التي تقوم على فهم مقام الإحسان ، أو رقابة الله على الضمير البشرى في سلوكه كله ، ليله ونهاره . . هذه الرقابة هي التي ينشأ عنها الخوف والرجاء والصبر والشكر والتوكل والمحبة والورع والتوبة ومعرفة المعاصي الكبيرة التي هي أخطر من معاصي والتوكل والمحبة والورع والتوبة ومعرفة المعاصي الكبيرة التي هي أخطر من معاصي الأبدان ، بمعنى أنه كيف تغسل النفوس من حب الظهور . . من الأنانية . . من الحقد . . من طلب الرئاسة . . من العراك على المأرب الخسيسة . . من الذهول في طلب الدنيا عن الأخرة . . هذا كله إذا فقدناه فإن هيكلاً تشريعياً كبيراً لا يغني مكانه ، وكان مفروضاً أن العلماء يربون الأجيال ابتداءً على هذه المعاني ، فإن هذا ما بني عليه المجتمع الأول .

وعندما تتأمل تراث ابن تيمية - الذي يعتبر خصماً للصوفية - أو ابن القيم تلميذه ، فإنك ترى أن ابن تيمية رصد جزأين من فتاواه تقريبا في القلوب والحديث عن الله وخشيته والعمل له والإخلاص والإحسان ، وما إلى ذلك من المعانى التي خاض فيها المتصوفة بدون وعى فقهى ...

وجاء تلميذه ابن القيم وفصل هذا في كتابه «طريق الهجرتين» وكتابه «مدارج السالكين» . . وكتاب «عدة الصابرين وذخيرة الشاكرين» على ما أظن ـ وكتب كثيرة . . وكان أكثر من أستاذه توسعاً في هذه النواحي . . .

هذه المعانى معدومة الآن ، ونجد من يعلم حركات الصلاة من ركوع وسجود ولا يحسن تعليم الخشوع وتقديس الله وسجود القلب مع سجود الجوارح . . وهذا خطأ هائل . .

#### الشورى . . في عصر تبرج الفلسفات

ونعود إلى نقطة انفصال القيادة الفكرية والتربوية عن القيادة التشريعية . . . هذا الانفصال الذي أحدث الشروخ والأخاديد في المجتمع المسلم . . .

وقد أصبح كثير من الناس يحس بهذه القضية ، ولابد أن توضع أوليات للمعالجة . . ونحن لا نعتقد بأن السبب كله يعود إلى القيادة السياسية ، ولا السبب كله يعود إلى القيادة التشريعية أو الفكرية . . وإنما لكل من القيادتين نصيبه من الخطأ ، فلا نستطيع أن نعود باللائمة على نفر معينين ، فنحن جميعاً من علماء وحكام ومن إداريين ومربين ، ومن فقهاء ومن مشرعين وقادة عسكريين ، نحن جميعاً نحمل أوزار الضعف الذي ألم بالعالم الإسلامي كله ، ومن الخير أن نتعارف على خطة سواء يمكن بها أن ننقذ أمتنا وننقذ تراثنا ونؤدي رسالتنا التي لابد أن نؤديها حتى نلقى ربنا بوجه أبيض ، وإلا فإن التبعات ثقيلة علينا ، ونحن لا نبدأ من فراغ ، فمن إكرام الله لهذه الأمة أن كتابها لا يزال قائماً ، وأن سنة نبينا على لا تزال فمن إكرام الله لهذه الأمة أن كتابها لا يزال قائماً ، وأن سنة نبينا القدرة على واضحة المعالم ، وأن الفقه في أصوله وأهدافه الكبرى لا يزال يعطينا القدرة على الرؤية والانطلاق . .

كل ما هنالك أن يُمنع القاصرون وأصحاب الغرض من الكلام في دين الله أو العمل له ، لأنهم يسيئون من حيث يريدون الإحسان ، ودين الله تعالى أشرف من أن يؤخذ من أفواه الحمقي . .

إننى أرفض فى مثل هذا العصر الذى ذُللت فيه الشعوب وتبرجت فيه الفلسفات التى تعرض نفسها على الخلق ، أرفض أن يجيء إنسان فيقول :

الحاكم في الإسلام يتصرف دون مجالس شورى تشير عليه ، وله أن ينفرد برأيه متخطيًا كل رأى يعرض عليه ، هذا كلام لا يمكن أن يقال ، وصاحب الرسالة المعصوم عليه الصلاة والسلام ما زعمه لنفسه ، فكيف يُزعم للآخرين ؟! . . القول بأن الشورى لا تلزم أحداً كلام باطل ، ولا أدرى من أين جاء! ؟ . .

ولعل فكرة عدم إلزامية الشورى وفكرة المستبد العادل . . كلها كانت فلسفة لواقع معين لتبرير وتسويغ الاستبداد السياسي من فقهاء السلطة . .

وكلمة «مستبد عادل» تساوى «عالم جاهل» تساوى «تقى فاجر» . . هذا جمع بين الأضداد . .

وقد يشيع فى المجتمع الإسلامى فترة من الفترات مصطلح مستبد عادل ، أو أنه قد يشيع فى المجتمع الإسلامى أن الشورى غير ملزمة ، كلون من التبرير أو التسويغ أو إعطاء الفتوى للاستبداد السياسى ، أو إلباس ثوب إسلامى للاستبداد السياسى . .

وهذا لا يجوز . . فالذى رأيناه فى سيرة النبى الله أنه التزم بالشورى . . إن الشورى من مبادئ الإسلام ، وقبل أن تقوم للمسلمين دولة قيل لهم مجتمعكم هذا الذى لمّا يتحول بعد إلى دولة يجب أن يقوم أمره على الشورى : ﴿ وَأَمْرُهُمْ شُورَىٰ بَيْنَهُمْ ﴾ (١) ، وكان ذلك فى العهد المكى ، وعندما قام المجتمع على دولة بعد أن انتقل إلى المدينة ، فإنه قيل للرسول الله بعد هزيمة «أحد» ﴿ وَشَاوِرُهُمْ فِي الأَمْرِ ﴾ (١) . وكان أول اختبار للشورى فى غزوة الأحزاب عندما كاد النبى ينه يمضى معاهدة بينه وبين القبائل الوثنية المحدقة بالمدينة والتى توشك على يمضى معاهدة بينه وبين القبائل الوثنية المحدقة بالمدينة والتى توشك على اقتحامها ، لأنه رأى حرج الأنصار وكلب (٢) العدو عليهم ، وتتابع البذل منهم ، خشى لأنه رأى العرب ترميهم عن قوس واحدة . . خشى هذا ، واقترح ، فلما عرض ذلك على زعيمى الأوس والخزرج ، سعد بن عبادة وسعد بن معاذ \_ رفضا ، وفى ما أحفظه من روايات أن النبى على قال لهما : «إذا اتفقتما على شىء فلا أخالفكما فيه» . .

فهذا أصل الشورى - ومعروف بداهة أن الشورى لا صلة لها بالنصوص ، الشورى حيث لا نص ، والذين يقولون : إن الشورى تغير أحكام الإسلام ، هؤلاء لا يفهمون معنى الشورى . . يوم نقول : الدولة دينها الرسمى الإسلام ، فمعنى هذا أن نصوص الإسلام على العين والرأس ولا كلام فيها ، أما الشورى فحيث لا نص . . وقد سمعت بعض الشبهات أوردها الذين يقولون : إن الشورى لاتلزم . . منها موقف النبى عليه الصلاة والسلام في غزوة الحديبية - والظاهر أن الموقف في غزوة الحديبية لم يكن للشورى دخل فيه ، لأن النبى عليه الصلاة والسلام أحس بأن رب العالمين قد تدخل في ، الأم ، فقال :

« ما خلأت القصواء وليس لها بخلق ، حبسها حابس الفيل » ، فهم أن الله لا يريد حرباً الآن ، فنفذ أمر الله \_ وهو خبير بالوحى \_ وعندما سئل قال : « أنا عبد الله وهو لن يخذلنى » ، فكان لابد أن ينفذ أمر الله \_ وطالما أمر الله فلا شورى لأحد . .

<sup>(</sup>١) الشورى : ٣٨ (٢) ال عمران : ١٥٩ .

<sup>(</sup>٣) من التكالب - وهو التواثب بمعنى : يتواثبون عليهم .

الشيء الثانى ، وهو عجيب ، قولهم ـ فى قضايا محاربة المرتدين ـ : إن أبا بكر استبد برأيه . . وهذا كلام باطل ـ لأن معنى الشورى أن يقول الحاكم ما عنده ، وأن يسوق الأدلة عليه ، وأن يعترض من يعترض ، ثم يذكر أدلته ، ثم تستقر الأمور على ما يراه المجتمعون ، فهل رأى المجتمعون رأياً غير رأى أبى بكر ؟ هذا غير صحيح ، عمر بن الخطاب رضى الله عنه - الذى اعترض ، قال : (فما هو إلا «كذا» حتى شرح الله صدرى للذى شرح الله له صدر أبى بكر) . . معنى هذا أن المعارضة اختفت . .

كذلك اختلفوا في تخميس الغنائم ، وكانت المصالح المرسلة كما قيل ـ المصلحة المطلقة ـ أنها لا تخمس ، كما يفهم بعضهم من النص . . رأى عمر أن التخميس الذي جاء به النص كان في أمور محدودة ، أما في امتلاك أراضي البلاد المفتوحة وتوزيعها على المقاتلين ـ لا ـ واختلفوا شهراً وفكروا ، فكانت الأغلبية مع عدم التخميس . . ورأوا الذي وأد عسر . .

فمعنى الشورى أن الآراء تقال وكل يقول ما عنده ويتعصب له وهو يعرضه ، حتى إذا أخذت الآراء وعُرف الاتجاه إلى أين - فمع الأغلبية نسير . . هذا هو الذى نقوله . . أما القول الآن بأنه - لأى إنسان - أن يأخذ الأمة شرقاً وهى تريد أن تذهب غرباً فهذا لا يمكن أن يقال .

#### البيعة العامة .. وجماعة المسلمين

ويمكن أن تنسحب آثار قضية إلزامية الشورى أو عدم إلزاميتها على بعض العاملين للإسلام من الجمعيات والجماعات الإسلامية . . فقضية عدم إلزامية الشورى واردة عند بعض الجماعات الإسلامية أو العاملين للإسلام وقد أوقع ولا يزال بكثير من الارتباك ، ويمكن أن يكون الوجه الآخر للقضية هى مشكلة فهم النصوص التى وردت بشأنها ، ونحن نعلم أن البيعة العامة لا يمكن أن تكون إلا للحاكم المسلم القادر على إعلان الحرب ، وعقد السلم ، وإقامة الحدود ، يعنى له مدى معين وصلاحيات معينة فيعض الجماعات الإسلامية وبعض العاملين للإسلام وقعوا في مشكلتين . .

المشكلة الأولى: عدم إلزامية الشورى.

والمشكلة الثانية: البيعة العامة لأمير العمل أو لقائد الجماعة أو ما إلى ذلك ، الأمر الذى أحدث فيما بعد شيئاً من التعسف في التعامل مع الأحكام الفقهية ـ من جانب \_ وتصورهم أنهم جماعة المسلمين ، أدى إلى شيء من التخبط ، والحكم

على المسلمين خارج إطارهم بأحكام أبعدت بينهم وبين رسالتهم الحقيقية حيث أغلقت منافذ الدعوة إلى الله . .

وهذه كلها أخطاء لا أستطيع أن أنكرها ، وقعت في العالم الإسلامي ـ للأسف ـ فإن كثيراً من العاملين في الميدان الإسلامي تصرفوا بطريقة تستدعى التساؤل والدهشة ، فأولا : كثيرا منهم سمى نفسه أميرا ، ومبلغ علمى أن الأستاذ حسن البنا كراهية منه للرياسة ، ولما يعلمه من أن حب الرياسة وطلب الإمارة أساء إلى المسلمين في تاريخهم الطويل ، سمى نفسه مرشدا ، وكره أن يكون رئيسا أو أميرا ، فلا أدرى ما الذي جعل أعدادا كبيرة من الجماعات الإسلامية تطلق على القائمين بالأمر فيها «أمراء» . . وصحيح أنه «إذا كنتم ثلاثة فأمّروا أحدكم» ، لكن ليس المقصود أن يكون مسئولا ، وقد تبع هذا أن المقصود أن يكون مسئولا ، وقد تبع هذا أن الأمير الذي أصبح أميراً لبعض الطلبة أو لبعض العمال أو لبعض الشباب ، أصبح يرى لنفسه حقّاً في إملاء الرأى على الآخرين ، بينما قضية الشورى مبهمة في يرى لنفسه حقّاً في إملاء الرأى على الآخرين ، بينما قضية الشورى مبهمة في نفسه ، فأعطى لنفسه حق التوجيه الذي لا يُساءل فيه ، والذي يرفض الاعتراض عينما يوجه إليه ، وبهذا ساد الاستبداد نواحي كثيرة ، وهذا خطأ بيقين . .

الشيء الثاني: إن القول بأن هؤلاء الأمراء للشباب أو للطلاب أو للعمال ، لهم حقوق أبي بكر وعمر وعثمان وعلى التي هي حقوق الخلافة العظمى وحقوق الطاعة على المسلمين لأنهم أولياء الأمر – والله أمر بإطاعة أولى الأمر – هذا كلام أيضاً مرفوض ، ولا يمكن قبوله ، لأن الخروج على البيعة أو الخروج على طاعة ولى الأمر إنما كانت إبقاء لكرامة الدولة ومكانتها ، ومنعاً لأن تكون الفتوق سبباً في انهيارها أمام عدوها . ولذلك كان الخروج المسلح هو الذي عُيِّب واعتبر أشبه بالرِّدَة ، لأنه لاشك أن الخروج المسلح على الدولة خطير يبيح الدم ، لكن الخروج العادى بمعنى رفض رأى فلان من الأمراء أو الرؤساء فليس شيئاً يعاب المرء عليه ، ومن الخير أن رفض رأى فلان من الأمراء أو الرؤساء فليس شيئاً يعاب المرء عليه ، ومن الخير أن يعتبر مارقاً من الإسلام أو خارجاً على الجماعة أو ناقضاً للبيعة أو مات ميتة جاهلية ، إلى آخر التطبيقات التي ينقلونها من ميدان الدولة إلى أفقهم الضيق المحدود الذي يعيشون فيه . .

العمل الإسلامي يجب أن يكون بعيداً عن هذه الكهانات وهذه الادعاءات ، فإذا اختار جمع من المسلمين رئيساً لهم ، فهو رئيس لهم ، يكون إماما لهم كإمام الصلاة ، إذا أخطأ فإنه يستفتح عليه ويوجه للصواب ، وليس له أن يلزم الأخرين

بمتابعته على خطئه ، ومن حق الناس أن تراجعه وأن تتركه وأن تخالفه إذا رأت أن مسلكه ينبو عن تفكيرها ، ولا يعتبر إطلاقاً عصياناً لله ولا خروجاً على الإسلام ، أما مسألة النيات فهى إلى الله ، فمن ترك جماعة من الجماعات لأن تكاليف الجهاد بهظته أو أثقلته فهو رجل يُسأل أمام الله :

لماذا استثقل تكاليف الجهاد بينما يجب عليه أن يكون مجاهداً . .

أما إذا وجد خطة خطأ ، فرأى ـ بعد أن بذل النصح ورُفض سماع قوله ـ أن يترك هذا الخطأ ، فهذا من حقه ، ولا يعتبر خروجاً على بيعة ولا انسلاخاً عن الملة ولا عودة إلى الجاهلية ولا شيئاً من هذا كله . .

ومعنى ذلك أن مصطلح جماعة المسلمين الآن يحمل خطورة كبيرة ويجب أن يقال جماعة من المسلمين أما جماعة المسلمين فلا . . جماعة المسلمين إنما يتكلم عنها الخليفة الأعظم كما يُسمى وهو غير موجود الآن للأسف . .

وهناك نقطة أخرى في قضية الاجتهاد . . فمن المعروف أن باب الاجتهاد أوقف أو أغلق ، وهذا أوقع المسلمين بفوضى شديدة جدّاً . . فالحق أن إيقاف باب الاجتهاد هو اجتهاد في الأصل . . فهل هو اجتهاد ملزم ، ومن أين له صفة الإلزام ، هذه قضية .

والقضية الثانية: أن إيقاف باب الاجتهاد معناه توقيف للنمو الإسلامي في مواجهة المشكلات المعاصرة والحكم عليها.

النقطة الثالثة في الموضوع: أن هذا يعنى لوناً من الانفصال بين الإسلام وبين المجتمع ، أو فصل الإسلام عن المجتمع بأيد مسلمة ، ومساهمة سلبية منا بتوقيف الإسلام وهذا يتعارض مع خلود الشريعة ، قُالله تعالى الذي أنزل الشريعة عالم بتقلبات الأمم والأحوال وما يُسمى بعملية فساد العصر ، التي احتج بها من اجتهدوا في ذلك ، ودعوا إلى إيقاف باب الاجتهاد ، وكانت دعوتهم محل نظر ، وعموماً ، فإن إغلاق باب الاجتهاد لم يكن يعنى إطلاقاً في عُرف من طالب به أو من فرضه على الناس - حبس العقل الإسلامي في هذه الحجب التي جدّت ، فالذي حدث فيما قرأت للبغدادي - في كتابه « تاريخ بغداد» أن الاجتهاد كان قد بلغ الفوضى ، وبلغ بالأمة الإسلامية أن بغداد كان يفتى فيها بحل دم في حي وبحرمته في حي آخر . .

هب أن رجلاً مسلماً قتل ذميّاً ، فإن المالكية أو الشافعية يقولون : لا يقتل فيه ، فعصموا دمه ، أما الحنفية فيقولون : يُقتل فيه ، فكان لا بد من تدخل الدولة هناك أو من تدخل الجتهادين . .

وهذا نوع من التنظيم وقد بدأ تنظيماً محدوداً ، ولكنه ـ للأسف ـ تحوّل إلى فوضى وإلى إماتة وإلى تجميد للعقل الإسلامى . . كان من الممكن أن يقع طلاق البدعة أو لا يقع مثلاً ، بعض الناس يقولون تطلق المرأة عندما يقال لها أنت طالق بالثلاث ـ تُطلق ثلاثاً ـ وتتزوج غيره فيما بعد . . بينما يرى بعضهم أنها طلقة واحدة ولا يجوز أن تتزوج الآخر ، فكان لابد من هذا التنظيم . .

إن هناك ثروة فقهية ونظرات كثيرة . . هناك شيء اسمه فقه وشيء اسمه قانون بالمصطلحات الحديثة . . والفقه هو مجموعة نظرات متفاوتة . . متفاوتة في قدرة أصحابها ، ومتفاوتة في الحل والحرمة . . لكن إلى جانب المدرسة التشريعية والفقهية هناك شيء اسمه قانون . . فما ينتقى من المدرسة التشريعية من الأحكام ، في صورة تطبيقية يتم تقنينه وجعله الأمر الملتزم .

وهذا لم يكن موجوداً في الأمة الإسلامية ، فقد بدأ حديثًا . . لكن القاضى قديماً كان يجتهد . . وكان له الحق أن يتبع أحد المذاهب المعتمدة الأربعة المعروفة ، وهو ليس كقاضى اليوم أمامه قانون ، يطبق مواده على الواقعة ويصدر الحكم ، بل هو يجتهد في استنباط الحكم وفي التنقل بين عدة مذاهب ، أو إذا كانت الدولة تتبنى مذهباً معيناً يأخذ من هذا المذهب ، ووظيفته الاجتهاد في معرفة الحكم ، هل يطبق عليه أم لا ؟

كما لو قصر القانون الآن عن حالة معينة ، فيرجع إلى مصدر من مصادر الفقه . ولكن على كل حال ، هذا الاجتهاد بإغلاق باب الاجتهاد انتهى إلى ضرر ، والضرر هو أن الأمة توقفت فعلاً عند التفكير القديم الذى كان سائداً فى القرن الرابع تقريباً ، والزمن يتجدد ، وكما قيل : تحدث للناس أقضية بقدر ما أحدثوا من أنزعة . . فلابد من أن يترك باب الاجتهاد مفتوحاً . .

لكن لى ملاحظة ، وأريد أن أكون دقيقاً ، فإنى وجدت ناساً يستغلون فتح باب الاجتهاد ، فجاءوا بأحكام اجتهدوا هم فيها ، كانت وبالاً على الأمة ، لأن عقولهم

قاصرة ، ولأنهم لم يستجمعوا المؤهلات العلمية والخلقية للمجتهد ، حتى كدت أقول : نعود إلى التقليد المذهبي أفضل من هذه الفوضي التي جعلت بعض الناس ينشىء مذاهب خامسة وسادسة وسابعة ، ليس وراءها من ثروة علمية تجعل لها أية حرمة . .

شىء آخر حول هذه الملاحظة هو أن الاجتهاد دار فى المجال الذى يجب أن يتوقف فيه الاجتهاد ، بمعنى أننا لم نجتهد فيما نحن توقفنا فيه ، أو فيما ضمر فقهنا فيه وهو سياسة المال وسياسة الحكم . . أو ما يسمى الفقه السياسى . . سياسة العمل والعمال ، والفقه الإدارى ، علاقاتنا الخارجية بالدول . . كل هذا يحتاج إلى اجتهادات كثيرة . . وهؤلاء لا يعرفون شيئاً فى هذه الميادين ، لا تقليداً ولا اجتهاداً ، وإنما كل الذى بدءوا فيه وأعادوا فيه هو فقه العبادات ، هل يقرأ الفاتحة وراء الإمام أم لا ؟ هل يقنت فى الفجر أم لا ؟ هل يصلى بنعل أم لا ؟ هل يضع يديه فوق سرته أوفوق صدره ؟ هل يضعهما بعد الركوع أو لا يضعهما ؟!

وكما قلت إن الصواب والخطأ في هذه الأمور متساو تقريباً أو لا يُعرف بالضبط وكله مأجور . . وقد بدأ المجتهدون الجدد يعملون في هذه الناحية .

ولذلك أرى وقف هذا الاجتهاد الجديد كله ، لأنه اجتهاد في ميدان ينبغى أن يكون عملنا فيه الانتقاء والترجيح من أقوال السابقين التي استوعبت - تقريباً - كل شيء . . لأن العبادات غير متجددة أصلاً . . أما المعاملات فرأيي أن نعتمد مبدأ المصلحة المرسلة الذي اعتمده مالك وبعض الشافعية ، والاستحسان الذي اعتمده الحنفية ، والقواعد العامة في ديننا وهي معروفة وكثيرة - القواعد الفقهية التي نضج بها فقه الأئمة الأربعة - وهو فقه محترم ، في الحقيقة ، ومن الممكن أن ندخل بهذا في ميدان سياسة المال والحكم والإدارة والعمل والعمال والشئون الدولية . . إلى أخره . مع فتح الباب للانتفاع بالعلم الجديد ، ومعنى ذلك أنه لا مانع من أن أعرف ما كان حسناً عند الآخرين ، أنقله ولا حرج . . افرض أنهم وضعوا فعلاً قوانين أو مواد تبين كيف يستشير الحاكم الناس ؟ وكيف يرجع إليهم ؟ . . فما الذي يمنعني ما لا أراه مخالفا ديني في هذه المؤسسات كلها . . أي ما وصلوا إليه في عمليات استطلاع الرأى والشوري وما إلى ذلك . . نعم . . كل هذا أستطيع أن أنتفع به ، وهو يدخل في باب الاجتهاد الذي ينبغي أن تفتح أبوابه ليكون داخل الإطار به ، وهو يدخل في باب الاجتهاد الذي ينبغي أن تفتح أبوابه ليكون داخل الإطار

#### سقوط الفتاوى الرسمية..

وهنا نقطة أخرى حول قضية الاجتهاد . . فإذا تركت حرية الاجتهاد سيشتغل بعض الناس من المؤهلين ومن غير المؤهلين بقضايا الاجتهاد . . لكن ـ فى تقديرى ـ إذا كان هناك وعى إسلامى صحيح ، وتفاعل بقضية الاجتهاد ، ستسقط بعض الفتاوى التى جاءت من غير أهلها ، والتى لا تستحق أن تكون فتوى فى الدين ، لأن صاحبها صاحب بدعة أو غير ذى علم أو ما إلى ذلك ، كما نلمح هذه الأيام ـ فى ملامح بسيطة ـ أن بعض الفتاوى الرسمية التى تأتى لملابسات معينة ، الجماهير المسلمة لا تقبل بها ولا تغير من واقعها شيئاً . . بينما تكون بعض الفتاوى من أهلها الذين ليس لهم سلطان سياسى وإنما سلطان علمى ويتمتعون بمؤهلات تجعلهم أهلاً للنظر والفتوى ، تكون عند الجماهير ذات أثر كبير . .

وبالإضافة إلى ذلك فإن بعض الناس لقصوره الفقهى - ينظر إلى التاريخ الإسلامى - خصوصاً فى الألف سنة الأخيرة - على أنه مصدر للتشريع ، أو ينظر إلى التقاليد الاجتماعية السائدة فى بعض البلاد على أنها مصدر للتشريع ، وهذا غير صحيح ، فإن التاريخ الإسلامى هو عمل الحاكمين لتنفيذ الإسلام ، وهذا العمل قد يكون خطأ وقد يكون صواباً ، وكما أن الفقه الإسلامى غير معصوم لأنه هو عمل العقل الإسلامى فى استنباط الأحكام من أدلتها - وفى الخطأ والصواب - فكذلك التاريخ الإسلامى . . وقد يقع بعض الحكام فى أخطاء كثيرة ، يجب أن نضع فى اجتهادنا الآن كيف نتجنبها .

والحقيقة أن هناك كلاماً طويلاً في قضايا التاريخ وقضايا التراث فبعض الناس في تعريفاتهم للتراث ـ الذي يعنى كل قديم موروث سواء أكان اجتهادًا بشريّاً أم وحيّاً سماويّاً ـ قد يصلون إلى اعتبار الكتاب والسنة من التراث ، يعنى ما ورثه اللاحقون عن السابقين . . ممكن أن يأخذوا ويدعوا ما يشاؤون منه . . وبعضهم يفرق بينه فيقول : إن التراث هو فهوم المسلمين من الكتاب والسنة ـ القابلة للخطأ والصواب ـ أما الكتاب والسنة فهما وحى الله ، ولا يمكن أن يخضعا للمقاييس والمعايير التي يقوم فيها التراث من حيث الخطأ والصواب .

ومن ناحية اللغة ، تحتمل كلمة الكتاب والسنَّة أن تكون تراثًا من المواريث . وتراث النبوة هو ما جاء عنها . ﴿ ثُمَّ أَوْرَثْنَا الْكِتَابَ الَّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا ﴾ (١)

وحديث أبى هريرة رضى الله عنه: «أنتم هنا وتراث محمد يوزع فى المسجد». فتراثنا الذى حملته الأمة العربية هو أساساً رسالة سماوية. كتاب جاء من عند الله ، ونبى ملهم سدد الله خطاه فى حركاته وسكناته كلها ، فهو عن عصمة أرشد وألهم ، ولذلك نحن نرى أن الكتاب والسنّة مصادر رئيسية لابد منها ، ولابد من إحاطتها بهالة من التقديس ، لأنها هى حياتنا الروحية ، وكل تفريط فى الكتاب والسنّة هو خروج الشىء عن حقيقته . .

إن مصطلح التراث الذي شاع في أذهان بعض الناس ، الذي هو ما ورثه اللاحقون عن السابقين من فهوم غير ملزم لا ينطبق على الكتاب والسنة . .

هذه الفهوم ينطبق عليها مصطلح التراث الذي يمكن الاهتداء به ، أما الكتاب والسنة فقضية لا ينطبق عليها هذا المصطلح . . فهي شيء معصوم لابد من احترامه وهي فوق المساءلة والمناقشة : ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلا مُؤْمِنةً إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَنْ يَكُونَ لَهُمُ الْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهم ﴿ ﴿ (٢)

ويقول سبحانه وتعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَي اللَّهِ وَرَسُولِه ﴾ (٣)

فإذا قال الله تعالى أو قال رسوله عليه انتهى الأمر . .

ونحن نحترم صحابة رسول الله على الأنهم جزء من الرسالة ومن كيان النبوة ، وخير القرون القرن الأول وبعد هذا القرن الذي يليه . . فالرسول على مات ورسالته محصورة في الجزيرة العربية ـ مع أنها من الناحية العلمية ـ رسالة عالمية ، فمن الذي أعطاها الامتداد العالمي والطابع العالمي ؟!

هؤلاء الصحابة الذين رباهم محمد على وأحسن تربيتهم هم الذين نقلوا

الحجرات: ۱٠ (٣) الأحزاب: ٣٦ .
 الحجرات: ١٠ .

الإسلام من جزيرة العرب إلى أفريقيا وآسيا ، ولا ننسى أنهم كانوا أقدر وأنضج وأجدر بالحياة ، وأكثر صلابة من أتباع الأنبياء السابقين ، فأتباع عيسى عليه السلام ، عندما صدر الأمر بالقبض على عيسى أعلنوا إنكارهم لمعرفتهم به ، وأولهم بطرس - وقال : أنا ما رأيته ولا أعرفه ، بينما وجدنا أن أصحاب محمد ولا أعرفه ، بينما وجدنا أن أصحاب محمد العالمية ، وهدموا أكبر كانوا أشد الناس وفاء له ومدا لتراثه ، فهم الذين حققوا العالمية ، وهدموا أكبر إمبراطوريتين في التاريخ في وقت واحد ، فلم تمض سنون عشر بعد وفاة الرسول عليه الصلاة والسلام حتى كانت الإمبراطورية الفارسية قد تلاشت ، ثم لحقتها الإمبراطورية الرومانية في آسيا الصغرى وفي الشمال الأفريقي كله ، وانحصرت تقريبًا في أوروبا وبعض آسيا . فالذين صنعوا هذا لهم مكانتهم . ويؤسفني أن العدوان على صحابة رسول الله على مقصود . . وقد سمعت إذاعة من الإذاعات الأجنبية ، وجه لها سؤال عن تاريخ خالد بن الوليد ، وكاد المذيع ـ وقد عرفت بعد أنه غير مسلم ـ كاد يرى خالداً رجلاً فاتكاً ، وأخذ يدندن بأنه قتل مالك بن نويرة وأخذ امرأته ، ثم سلبه يرى خالداً رجلاً فاتكاً ، وأخذ يدندن بأنه قتل مالك بن نويرة وأخذ امرأته ، ثم سلبه كل عبقرياته العسكرية وكل أمجاده في هدم أطغى إمبراطورية في الدنيا ـ الإمبراطورية الرومانية ـ وهذا في الحقيقة تزوير للتاريخ . .

وأيضاً عندما يقال: إن عمرو بن العاص كان خطّافاً أو شيئًا من هذا ، فإن ذلك شيء خطير ، لأن معنى تلويث الصحابة تحت عناوين شتى ، يعنى أن محمداً والمها للم يحسن التربية ، وأنه أطلق أناساً طلاب مارب وليسوا أصحاب تقوى ، مع أن الشعوب ما تعلّمت الإيمان والتقوى إلا من هؤلاء الفاتحين . . .

وهناك نقطة أخرى تتعلق بقضية الدعوة وبالعاملين للإسلام من خلال الظروف المحيطة . . .

إن الموقع الفاعل بالنسبة للعاملين للإسلام ولقضية الدعوة في هذا العصر ، الذي بدأت تحكم وتتحكم فيه الموازنات الدولية ، وتتركز فيه ابتكارات التكنولوجيا في خدمة السلطة والسلطان أصبح ضرورة مصيرية . ولا أظن أن الأمر قد أتى بجديد في عصرنا هذا ، على معنى أنه إذا كان التيار الإسلامي الآن عندما يتحرك يشعر بأن أمامه جنادل ، وأن أسواراً هائلة تحجبه عن الانطلاق وأداء رسالته ، فإن هذه العوائق هي ذاتها التي اعترضت صاحب الرسالة أول ما قام يدعو ، ما كان أحد يصدق أن شعب من شعوب العالم شعباً كشعب الصحراء يشبه في قدراته العقلية والنفسية أي شعب من شعوب العالم

المتخلف الآن ، يمكن أن يحمل رسالة كبيرة ، لكن مع عظمة الداعية ومثابرته وتلطفه ، ومضائه على أمر الله واستهدائه بنور الله وانتظاره لنجدات الله . .

مع هذا كله بدأ الأمر يتغير وفق الخطة التي يضعها القدر لتنفيذ قوله جل شأنه: ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَلِمَتُنَا لِعِبَادِنَا الْمُرْسَلِينَ (١٧١) إِنَّهُمْ لَهُمُ الْمَنصُورُونَ (١٧٦) وَإِنَّ جندنا لهم الغالبون ﴿(١)

فإذا كان التيار الإسلامي الأن تحيط به حدود غليظة من التخلف العلمي والحضاري والتخلف العسكري والمدنى ، فإنه لا يجوز أن يكون هذا دافعاً لليأس .

لذلك أرى أن يبدأ الداعية المسلم بإصلاح بيئته وإعدادها إعداداً نفسيًا وعقليًا لتكون منطلقاً إلى ما بعدها . . وكلما أصلح جزءا من الأرض التي يقف عليها بقدميه انتقل إلى آخر ، وضم إلى قديمه جديدا لتتسع الرقعة التي ينطلق منها إلى العالم كله ، وعليه أن لا يكون مقلداً تقليداً حرفياً لحركات الإصلاح الأولى ، فإن التغيرات التي حدثت في العالم تجعله الآن حذراً ومقدرًا لأبعاد ما يقول . .

إن الكلمة الآن تقال في جزيرة العرب ، فلا تمر بها ساعات حتى تكون في القارات الخمس منقولة هنا وهناك ، فربما تصدر الفتوى يقصد بها بيئة داخلية ، فتنتقل الفتوى إلى الخارج فتكون سببا في تعويق مسيرة الدعوة الإسلامية ...

أريد أن يعلم أيضاً أن هناك الآن وسائل جدَّت ، الإعلام الآن أصبح فناً وأصبح من الممكن عمل أشياء كثيرة لجعل كلمة الإسلام تتردد بعدة صور وبعدة أساليب ، فن الكتابة أصبح فناً فعلاً ، له رجاله الذين يتقنون أن يبلغوا أعماق النفوس ، والله

سبحانه يقول: ﴿ وَعَظْهُمْ وَقُل لَّهُمْ فِي أَنفُسهمْ قُولًا بَليغًا ﴾ (٢).

كيف تقول القول فيبلغ أعماق النفس البشرية ؟ . . الآن حتى الصورة أصبح لها تأثير . . والخبر أصبح له فن ، كل هذا يجب أن يتوفر لمن يتعرضون للعمل في الميدان الإسلامي - المنطلق الفاعل أنهم أصحاب إيمان بالله يعملون له ويستمدون منه ، وأنهم يعرفون ما جدٌّ في العالم من أساليب . . وما جدٌّ في العالم من أساليب

<sup>(</sup>١) الصافات: ١٧١ : ١٧٣ .

يشبه ما جدَّ في العالم من أسلحة ، فالارتباط بالأسلحة القديمة جنون والارتباط أيضًا بالخطوات القديمة جنون ، الحركة تحتاج إلى ذكاء ولباقة وفكر .

من هنا فأنا محتاج إلى إنسان تكون خصائصه العقلية مرنة ، ويستطيع أن يتحرك بالإسلام في مواطن كثيرة لأنه في الحقائق يخشى بعجز المسلم عن إبصار الساحة التي يتعامل معها – أن يعلن عن قضايا كبيرة فلا يستطيع من خلال إمكاناته أن يحققها فيقع في شيء من الإحباط ويوقع الآخرين بشيء من الانكسار ، والذي أردته أن يكون عنده فقه للصورة التي يتعامل معها من خلال إمكاناته المتوفرة ، ومن خلال الفرص المتاحة له . . .

إن التلميذ في إحدى الكليات ، الذي يعتنق دعوة الإصلاح الإسلامي ، ويكون أول ما يفكر فيه ضرب الحاكم ، هذا إنسان فيه بلاهة ، لأن آخر ما يفكر فيه المصلح تغيير أجهزة الحكم . . طبعاً الآن هناك إصلاح في البيت وإصلاح في الشارع وإصلاح للتقاليد وإصلاح للأخلاق ، وهناك أمور كثيرة جداً قبل أن تصل إلى الديوان الذي تجلس فيه لتحكم . . لماذا نتخطًاها كلها ولا نفكر فيها ، ولا نفكر إلا في أن نذهب إلى الديوان لنجلس فيه ونحكم . . الذي ينسى الطريق الطويل قبل الوصول إلى ديوان الحكم ، وكل تفكيره وهويبدأ أول الطريق أن يتجاوز المسافة الطويلة العريضة ليصل إلى الديوان ، فهذا إنسان أستطيع أن أتهمه في نيته إن لم أستطع اتهامه في عقله ، فكر أولاً في الدعوة الإسلامية ، الدعوة الربانية التي أساسها معاملة الله ، وإذا كان الناس في أوروبا يقولون : «أنا لا صلة لي بمسلك الإنسان الشخصي ، ليكن سكيراً ، ليكن مقامراً وفاسقاً ، هذا مسلك شخصي له ، وما يهمني هو عمله للدولة وعمله للمجتمع . . » فهذا الكلام لا يمكن فهمه من الناحية الإسلامية . .

الله سبحانه وتعالى أمر بأن أصلح نفسى ، وعلى ضوء إصلاحى لنفسى أصلح الناس . . يعنى مع تجاربى فى إصلاح الناس . . وقد يكون بعضهم ـ فى الحقيقة \_ صاحب نية سليمة وصحيحة ، ولكنه عاجز عن إدراك الصورة التى يتعامل معها فيندفع إلى بعض المواقف التى توقعه فى الإحباط والانكسار وضياع القضية أصلاً . .

وتبقى نقطة أخرى: إن بعض المسلمين فى هذه الأيام يعتقد بأن ساحة العمل الإسلامى مقتصرة على درس بالمسجد وعلى خطبة على المنبر، وعلى زى معين يلبسه، وأن يخرج فى يوم من أيام الأسبوع إلى قرية مجاورة أو ما إلى ذلك،

وأن هذا هو الإسلام وهذه أبعاده لدرجة ينفصل معها عن المجتمع وعن الدراسة وعن العلوم العصرية ، وقد يدع بعضهم الجامعات في سن متقدمة اعتقادًا منه بأن قضية الدعوة أهم ـ وأن قضية الدعوة هي قضية أخرى ـ قضية مقابلة لما هو فيه ، فهو عاجز أيضاً عن أن يرى الدعوة من خلال نبوغه واختصاصه العلمي وقدرته على اعتلاء المنابر الفاعلة في المجتمع . وهذه مشكلة اعتورتنا فعلاً ونحن ندعو للإسلام ، ووجدنا أن بعض الناس اعتنقوا فلسفات سحابية غريبة ، جعلتهم يختصرون الطرق وبدل أن يذهبوا ليتزودا بالعلم لكي يخدموا دينهم في الميادين الرحبة ، ظنوا فعلاً أن الدين هو هذه الركعات في المسجد ، وهذه السلبيات التي يعيشون في داخلها في قوقعة ، هؤلاء الناس آفتهم عقلية ، وهم يعانون من قصور علمي يقيناً ، ومحتاجون لمن يوسع فقههم . . .

وماذا أستطيع أن أقول لرجل يحب الجهاد ويحرص على أن يكون الجهاد فوق صهوة الخيل وبالسيف ؟ ماذا أقول لهذا المخلوق إذا كان طيب القلب ويريد أن يموت شهيدًا وعقد العزم على أن يكون مجاهدًا في سبيل الله؟ لماذا لا يعلم أن الجهاد الآن له كليات للبر وللبحر وللجو ، وأن الجهاد أصبح علماً له امتدادات علمية تكاد تشمل كل شيء في الحياة العامة ؟ مثل هذا المخلوق يجب أن نفتق ذهنه بأي طريق حتى يعقل ، وإذا كان بعض الناس مغلقًا لأنه من النوع الذي يقول فيه الرجل الصالح : «من أصحابي من أرجو دعوته وأرفض شهادته» ، يعني تقي لكنه لا خبرة ولا عقل له ، فإنه يلزم حدًه فلا يشتغل بالدعوة ، يكفيه بأن يأمر بالمعروف في حدود ما يعرف من المعروف ، وينهي عن المنكر في حدود ما يعقل من منكرات ، أما أن يعمل للدائرة الإسلامية الكبيرة التي تجعل رب العالمين ينزل كتابه هداية للعالمين فهذا دون المستوى ، ومن الخير أن يلزم كل منا مكانه .

إن مواهب الناس كثيرة ودون طعن في أحد ، فأبو ذرّ سيدنا \_ ورحم الله أبا ذرّ \_ ولكنه رجل لا يصلح للعمل الإدارى ، وعندما طلب أن يكون عاملاً أو أميرًا في مكان من الأماكن صارحه الرسول بي بأنه ضعيف لا يصلح للعمل الإدارى ، وقال له :

« هذه أمانة وإنى أراك ضعيفاً » وهذه الأمانة ستكون يوم القيامة خزيًا وندامة إن لم يأخذها بحقها ويؤدى الذى عليه فيها - فقد تكون مواهب الإنسان فنية

فيستطيع أن يكون عالماً كبيراً في ناحية من النواحي ، ولكن لا طاقة له بالناحية الإدارية ، فالرياسة والقيادة العسكرية فن . .

لقد دخل خالد بن الوليد الإسلام بعد أربع سنين فقط من النكبة التى نزلت بالمسلمين فى «أحد» ومع ذلك فإن النبى عليه الصلاة والسلام رأى إخلاصه وقدر مواهبه – وعرف إمكانات الرجل الكبيرة بعدما حسن إيمانه ، فقلده القيادة وجعله من سيوف الله المسلولة على أعداء الله ، بينما يوجد ناس كثيرون بقوا فى وظيفة الأذان ، وفى وظيفة العمل العادى لأن هذه مواهبهم واستعداداتهم وقدراتهم الفردية ، فكون أحدهم طيباً ، يرى – لأنه طيب – أن يكون طليعة المسلمين . . لا – هذه مواهب وزعها الله على عباده . . فقد أصلح أنا شخصياً لشىء وأجود فيه وأفشل فى شيء آخر وأكون أقل من العادى ، فلا معنى لأن أضع نفسى حيث لا أصلح . . فالعمل للإسلام يحتاج إلى رجل له بصيرة ، وقائد أيضًا له بصيرة يستطيع أن يصنف الناس الذين معه ويوزعهم على الأعمال التى يحتاجون إليها . .

ومن البلاء الجسيم - وقد حدث هذا في وقعة من وقعات فتح فارس - أن رجلاً محبّاً للشهادة ، قاد الجيش فقتله ، لأنه محب للشهادة دخل المعركة - في وقعة الجسر أظن - وكان الانهزام شديداً للمسلمين . . لا . . الأمر غير هذا . . خالد بن الوليد لما وجد أن المعركة غير متكافئة في «مؤتة» انسحب ، فأنا أعطى القيادة عمْراً وأعطيها خالداً . . من أصحاب الكر والفر ، من أصحاب القدرة على الانطلاق وعلى العودة لأنه لا يريد - مجرد - أن يموت ، بل يريد أن يحيا لدينه وأن يموت لدينه . .

فالقصة ليست قصة موت وانتهى الأمر ، القصة قصة كيف أخدم الإسلام وأضع الحسابات ، فإذا جاء بعض الناس الطيبين وأحب أن يقود أو أن يكون أمير جماعة لأنه مخلص وانتهى الأمر ـ لا ـ لا يصلح هذا ، بل يجب أن يُعطى حقه الطبيعى في مكانة التوجيه العلمى أو التوجيه الشخصى أو ما إلى ذلك ، وله أن يلزم مكانه ولغيره أن يتقدم . .

## الهزيمة الأولى .. والأخيرة..

وبقيت نقطتان الآن الأولى: حول قضية فلسطين للاستفادة من درس التاريخ من خلال تجربة طويلة . . ففى الوقت الذى تدرس إسرائيل فيه الهجمة الصليبية وتنتفع من درس التاريخ فى مواجهتها ، وتدرس الهجمات المغولية والسبب فى اندحارها ، وتأخذ بذلك عبرة ودرساً لواقعها ومستقبلها ، نجدبأن الواقع الفلسطيني من خلال تجربة طويلة – ما زاد القضية إلا إنهاكاً وشتاتاً ، فنحن نعجز عن الاستفادة من الدرس الإسلامى الذى يؤكد أنه ما صدًّ الغزاة عن هذه المنطقة إلا الإسلام ، بينما نرى أن الإسلام الآن لا يعتمد ولا يؤخذ بعين الاعتبار فى المواجهة . .

أما النقطة الثانية: فهي كلمة نصح للعاملين في الحقل الإسلامي بشكل عام . .

والحقيقة - فيما رأيت - أن القيادة الأولى لأهل فلسطين كانت قيادة إسلامية ، وكان « عز الدين القسّام » والذى تلاه من بعده « أمين الحسينى » ، كانوا رجالاً ما يعرفون إلا الإسلام والطاقات الإسلامية ، وكان لابد من هذا - لا عن تعصب ضد الأقليات النصرانية التى تعيش عندنا ، بل مواجهة للموقف الذى عليه أعداؤنا ، فإن أعداءنا جاؤوا بالتوراة وبالتلمود ، ومن ورائهم نصوص العهد القديم تقول لهم :

«سأقيم مظلة داود الساقطة ، سألتقط شعبى من بين الشعرب وأجيء بهم إلى هذه الأرض . .» هذه الهتافات الدينية وراء اليهود جعلتهم يحاربون حربًا دينية ، بل جعلت البروتستانت ـ على شواطئ الأطلسى بين أمريكا وأوروبا ـ وهم مرتبطون بالعهد القديم ، جعلتهم يؤكدون ولاءهم للصهيونية ويؤازرونها بكل ما لديهم من طاقات الى الآن عسكريًا . . فتجريد المقاومة العربية في فلسطين من الناحية الدينية ، وإبعاد الإسلام عن المعركة واعتباره غريباً في الميدان ، هذه في نظرى الهزيمة الأولى والأخيرة . .

لقد استطاع الجزائريون أن يؤمنوا مستقبل ثورتهم عندما ارتبطوا بالإسلام ارتباط غيرهم بالنصرانية ، فإنهم رفضوا إلا أن تكون الصيحة صيحة الجهاد لاستنقاذ أرض الإسلام ، فكانت الصيحة الإسلامية هي التي كسبت المعركة في ثورة الجزائر ، وهي التي ترد لها التعريب الآن ، هذا درس يجب أن يستفيد منه إخواننا في فلسطين . .

إن استبعاد الإسلام ليس معناه إلا تسجيل الهزيمة على هذه الأمة ، وإذا كان غيرنا ما استبعد دينه ، فلم نستبعد نحن ديننا ؟! هل اليهودية تُقبل عالميّاً عقيدة هاجمة ويُرفض الإسلام عالميّاً عقيدة مدافعة ؟! كيف هذا ؟! وإذا كان هذا مرفوضاً فكيف نقبله نحن ؟! اعتقد \_ وأنا رجل مصرى الجنسية ، أقولها من باب إقرار الحقائق كما وعتها تجربتى \_ أعتقد أن الشعب الفلسطيني من أذكى الشعوب العربية وأقدرها على الكفاح

وأصلبها عوداً ، وهو ـ للأسف ـ قد تعرَّض لمؤامرات عالمية خبيثة ، وتحمّل آلاماً مُرَّة ، وخانه أصدقاء وخانه أعداء ، ولا يزال إلى الآن يعانى الكثير ، ولكن أريد أن ألفت نظره إلى ما لابد منه ، لكى يضمن مستقبله ويكسب معركته . .

لننظر إلى أعدائنا ، لقد نقلت في كتابى : «الدعوة الإسلامية تستقبل القرن الخامس عشر» كيف أن صحيفة الفاتيكان تسدى نصحاً للكيان الصهيوني في فلسطين ، وتقول للأجهزة العسكرية في هذا الكيان : ادرسوا لماذا انهزم الصليبيون في هذه الأرض قدياً وأفلتت منهم ...

إن فترة أربعين سنة من الشتات والتيه والتمزق وتألب الأصدقاء وتأمر الأعداء ، أصبحت كافية كتجربة للفلسطينيين للعودة \_ بعد هذه المأساة المريرة \_ إلى دينهم وقواعدهم الأولى التى انطلق منها آباؤهم ، لأن كثيراً من الأفكار في الواقع \_ كانت عبارة عن أقنعة تختفي وراءها الطوائف والتجمعات غير الإسلامية التى فتكت بهم . .

أما عن النصح للعاملين في الحقل الإسلامية ، فأطلب من إخواني - الذين شرفهم الله بالعمل في ميدان الدعوة الإسلامية - أن يصمدوا وأن يرابطوا في أماكن الدفاع عن عقيدتهم ، وعن مقدساتهم ، حتى يحرزوا النصر ويسلموه إلى أولادهم وأحفادهم كي يتموا المشوار كما يقال ، إن المرابطين الآن في ميادين الدفاع عن الإسلام ودعوته يتحملون الكثير من العنت والكثير من الإرهاق ، لكن لا أزال أذكر نفسي وأذكّر غيري بقوله تعالى : ﴿ وَلا تَهنُوا فِي ابْتَغَاءِ الْقَوْمِ إِن تَكُونُوا تَأْلُمُونَ فَإِنَّهُمْ يَأْلُمُونَ كَمَا تَأْلُمُونَ وَتَرْجُونَ مِنَ اللّه مَا لا يرْجُونَ ﴾ (١) لتكن التضحيات كثيرة . . لتكن الألمون كما تألمُون وَتَرْجُونَ من الله مَا لا يرْجُونَ فَوَدى ما علينا ونحن الكاسبون ، وكما أمر الله الجاهدين دائماً أن يتوقعوا أحد أمرين والحسني في الأمرين معاً . . قال لهم : أمر الله الجاهدين دائماً أن يتوقعوا أحد أمرين والحسني في الأمرين معاً . . قال لهم : تربَّصُونَ بنا إِلاَّ إحْدَى الْحُسْنَيْنِ وَنَحْنُ نَتَربَّصُ بِكُمْ أَن يُصِيبَكُمُ اللَّهُ بِعَذَابٍ مِنْ عنده أَوْ بَعْنُ فَتَربَّصُونَ ﴾ وتَعْنُ نَتَربَّصُ بِكُمْ أَن يُصِيبَكُمُ اللَّهُ بِعَذَابٍ مِنْ عنده أَوْ بَا يُدْدِينَا فَتَربَّصُونَ فَي الله فَلْيَتَوكُمُ اللَّهُ بِعَذَابٍ مِنْ عنده أَوْ بَا يُدْدِينَا فَتَربَّصُوا إِنَّا مَعَكُم مُّتَربَصُونَ ﴾ (١)

ومع الزمن ستنضج الزروع ، وتتحقق النتائج ، ولأمر ما نجد سورة «هود» ختمت بهذه الآيات : ﴿ وَانتَظرُوا إِنَّا مُنتَظرُونَ (٢٢١) وَللَّه غَيْبُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَإِلَيْهِ يُرْجَعُ الأَمْرُ كُلُهُ فَاعْبُدْهُ وَتَوَكَّلْ عَلَيْهِ وَمَا رَبُّكَ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ (٣)

<sup>(</sup>۱) النساء : ۱۰۶ . (۲) التوبة : ۵۱ : ۲۰ . (۳) هود : ۱۲۳ : ۱۲۳ .

| الفهـــرس |             |
|-----------|-------------|
|           | <b>————</b> |

| مالصفحة | الموضـــوع رق                                   |
|---------|-------------------------------------------------|
| ٣       | ■مقدمــة                                        |
| ٥       | ■ مقدمة الطبعة الأولى                           |
| ٧       | ● الفصل الأول: صور جديدة وعديدة للأعمال الصالحة |
| ٩       | ■ موقف المسلم في هذا العصر                      |
| 11      | ■ حقيقة العبادة                                 |
| ١٤      | ■ فرض الكفاية وفرض العين                        |
| ۱۸      | ■ الفـــريضـــة والنافلة                        |
| ۲.      | ■ التدين وصلته بآلاء الله في الكون              |
| 44      | ■ شيء عن التقدم العلمي                          |
| 4 £     | ■ التفريط في خدمة العربية                       |
|         | ■ ملحـــق ■                                     |
| 79      | ● الفصل الثانى: في الثقافة والتربية والأخلاق    |
| ٣١      | ■ الثــقــافــة الذاتيــة                       |
|         | ■ العلوم الإنسانية وصلتها بالثقافة الذاتية      |
| 45      | ■ الحاجة إلى إحياء الثقافة الذاتية              |
| 40      | ■ التــربيــة المنشــودة                        |
| ٤٠      | ■ أصبع الاتهام                                  |
| ٤٣      | ● الفصل الثالث: كلام في الإسلام                 |
| ٤٧      | ■ جــملة حــقـائق                               |
| ٤٧      | ■ في التاريخ القديم                             |

#### رقمالصفحة

| ٤٨                   | <b>■</b> وجـــاء الإســــلام                             |
|----------------------|----------------------------------------------------------|
| ٤٩                   | ■ معالم النقلة الجديدة                                   |
| ٥٠                   | ■ الإســــــــــــــــــــــــــــــــــــ               |
| 01                   | ■ الأسرة وأهميتها                                        |
| 07                   | ■ للمال وظيفة اجتماعية                                   |
|                      | ■ الحكم أمانة ومسئولية                                   |
| ٥٧                   | ■ وفي العصر الحديث                                       |
| ٥٨                   | . ■ أمـــور مــهــمــة                                   |
| ٥٩                   | ■ ليس من الدعـــاةا                                      |
| ٥٩                   | ■ عرب العصر الحديث                                       |
|                      |                                                          |
|                      |                                                          |
| 71                   | ■ الفصل الرابع: محنة اللغة العربية والأخطار التي تكتنفها |
|                      | الفصل الرابع: محنة اللغة العربية والأخطار التى تكتنفها   |
| 7 £                  |                                                          |
| 7 £                  | ■ عــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                  |
| 78<br>70<br>77       | ■ عــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                  |
| 78<br>70<br>77<br>79 | ■ عــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                  |
| 7                    | ■ عــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                  |

#### رقمالصفحة

| 91                       | ● الفصل السادس: المتاجرة بالخلاف خيانة عظيمة                                                                                                                                       |
|--------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 90                       | ■ الحكم والمتــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                  |
| 97                       | ■ السلفوالخلف                                                                                                                                                                      |
| 99                       | ■ مـخـاطر التـجـسـيم                                                                                                                                                               |
| ۱٠٤                      | ■ السلوك الرشيد                                                                                                                                                                    |
| 1.0                      | ■ خــ لاف الفــ قــ هــاء                                                                                                                                                          |
| 1.7                      | ■ النص القرآني ورواية الأحاد                                                                                                                                                       |
| 1.9                      | ■ بين الاجتهاد والتقليد                                                                                                                                                            |
|                          |                                                                                                                                                                                    |
| 117                      | ■ التعاون في المتفق عليه                                                                                                                                                           |
| 117                      | ■ التعاون في المتفق عليه                                                                                                                                                           |
|                          | ■ التعاون فى المتفق عليه                                                                                                                                                           |
| 110                      |                                                                                                                                                                                    |
| 110                      | ■ الفصل السابع: فقه الدعوة الإسلامية ومشكلة الدعاة                                                                                                                                 |
| 110<br>11V<br>17T        | <ul> <li>الفصل السابع: فقه الدعوة الإسلامية ومشكلة الدعاة</li> <li>■ فقه السنن في الأنفس والأفاق</li> </ul>                                                                        |
| 110<br>11V<br>17T        | <ul> <li>الفصل السابع: فقه الدعوة الإسلامية ومشكلة الدعاة</li> <li>■ فقه السنن في الأنفس والآفاق</li> <li>■ القــــران . والسلطان</li> </ul>                                       |
| 110<br>117<br>177<br>177 | <ul> <li>الفصل السابع: فقه الدعوة الإسلامية ومشكلة الدعاة</li> <li>■ فقه السنن في الأنفس والآفاق</li> <li>■ القـــرأن . والسلطان</li> <li>■ الشورى في عصر تبرج الفلسفات</li> </ul> |

# مؤلفات فضيلة الشيخ

# محداننالي

- 🕡 همــــوم داعيـــــة .
- و جـــدد حــيــاتك.
- 😙 مشكلات في طريق الحياة الإسلامية.
- 👩 ســـر تأخـر العـــرب والمسلمين .
- دفاع عن العقيدة والشريعة ضد مطاعن المستشرقين .
- مع الله . . دراسة في الدعوة والدعاة .
- ◊ الإســـلام والمناهـج الاشتراكية .
- \Lambda مـــن هنـــــا نعـــــلم .
- 🕟 نظــــرات في القـــران .
- 🕡 الحق المـرّ . . «ستة أجزاء» من١١-١٦ .
- 🐠 معركسة المصحف في العالم الإسلامي .

- 🕥 الاستعمـــار أحقــاد وأطماع .
  - 🐨 في موكــــب الــدعــــوة .

  - التعصــــب والتســـامــح.

- · مسن معسالم الحسسق .
- € حقيقة القومية العربية.
- 🐼 كيف نتعامل مع القرآن؟
- 😗 كنـــوز مــن السنه .
- الفساد الساسى فى المجتمعات العربية والإسلامية .
- 🝙 كفــــاح ديــــن .
- جهاد الدعوة بين عجز الداخل وكيد الخارج.
- **بي تأمــــلات في الدين والحيــــاة** .
- 📆 صيحة تحذير من دعاة التنصير.
- 🝙 مقالات (أربعة أجزاء) من ٣٦-٣٩ .
- وإعسلان الأم المتسحسدة .
- الجانب العاطفي من الإسالام .
- 3 عـــقـــــدة المسلم .
- کسیف نفهم الإسلام؟
- 43 مـــائة ســـؤال عن الإســـلام.